

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

Ind' 3:151.2.19



HARVARD COLLEGE LIBRARY

Digitized by Google

BOOK V.

The

ASHTADHYAYI

"PARTS XVII—XX.

of

PANINI.

S. C. VASU.

Price Rs 3.

5575

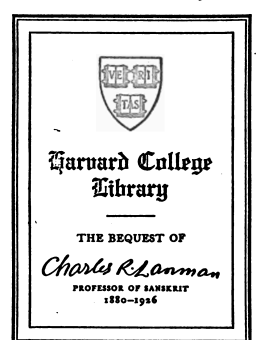
### OPINI

Profes
I have see such a wor the Comm

• The fithat the at as possible amongst to paper, prin

Profes
Nothin
of a trustw
Sanskrit l
known to l
this counts

Profes The work



### F SANSKRIT.

• • From what ould I have given for Panini's Sûtras and finishing your work.

February, 1892.—• Public shows clearly n as exact and pithy t claim a high place krit Grammar. The ellent.

d April, 1893.— • oubt, than to get hold the standard work of the this valuable work of ancient India in

June, 1893.—• • and executed, doing in my opinion, very

valuable undertaking, as it does to give the European student of the native grammar more help than he can find anywhere else. It ought to have a good sale in Europe (and correspondingly in America).

Professor V. Fausbol, Copenhagen, 15th June, 1893.—• • It appears to me to be a splendid production of Indian industry and scholarship, and I value it particularly on account of the extracts from the Kasika.

Professor Dr. R. Pischel, Hlale (Saale), 27th May, 1893.—• • I have gone through it and find it an extremely valuable and useful book, all the more so, as there are very few Sanskrit scholars in Europe who understand Panini.

Pandit Lalchandra Vidyabhaskar, M. R. A. S. (London), Guru to H. H. the Maharaja of Jodhpur.

स्वस्ती श्वरे हितपुरे हितदे प्रयागे सस्संगमप्रणयसंमतिहे बुधानां । विद्याविनोदनरिवर्द्धितनुष्युदारान् बास्यन्ययाञ्छिरशचन्द्रविदावरिष्टान् ॥ १ ॥ इष्टातिमार्मुद्रोहमुद्रमशक्तीन् सच्छास्त्रश्रोधितसुखास्पद्बोधभाजः । सम्यक्लसंतु नतयानितराम्मदीयाः यद्वाबद्दककाविकर्मरतांतरेभ्यः ॥ २ ॥ दृष्टाइतं विमलबोधनबोधराशि सद्धाकृतिप्रयितकीर्त्तिकरंप्रश्रस्यं। यच्ह्रीमश्चिमतिमादषहं वरेण्यं सत्पुस्तकं प्रमुदितोहमहोश्चकृत्यं ॥ ३ ॥ चित्रंयरस्ति भवतेंग्लिशवोधभाजा यहस्तुतो विरचितं समरक सविन्वं। लोकेसुचित्ररचनाभरणैकशीला श्रित्रेचचित्रमनसः प्रतिविद्यमाचे ॥ ४॥ सत्सेंग्लिशपकार्रितंवरमूचवृत्ती संज्ञादिपेशलमनी क्रहकल्पसार्शि । स्थानेवसुप्रहितवित्ताविवृत्तिवर्थे बहासुतासुविहिनोग्लिशभाववृत्तिः ॥ ६ ॥ येनच्वया मुनिमतावृतशास्त्रसंघान् निर्मध्यसीधरसवन्महताहरेष । संगुम्फितं सरलसंस्कृतसाध्यसारं धन्यं वशम्यहमलं भवतेहिताव ॥ ६ ॥ मन्यस्ययत्मसरणाखिलकीर्त्तिकृत्ये वाचेपराद्भगवतोप्यहमभविद्वन् । यत्पूर्वपश्चिम्मुखेषुसदाप्रचारं लाभंसुखंगुरुचिरं च तथापि धीनन् ॥ • ॥ षाणीविज्ञम्बरतवास्तुमुखे जयोद्या यत्पूर्वपश्चिमजबोधभृते च विद्या । क्यातिस्त्वत्तासकल वर्धमूजां समूहेऽप्याचीर्वचा भवत पंडित लालचन्त्रं ॥ ८ ॥

### OPINIONS OF THE PRESS.

The Indian Union, (Allahabad), 26th November, 1891.— The original Text and Commentaries, carefully edited with English notes and explanations, bespeak of much diligence, care and ability; and those of the English-reading public who have a taste for Sanskrit cannot be too thankful to Babu Sris Chandra for offering them so easy an access to the intricate regions reigned over by that Master Grammarian. We we recommend this book to all English-knowing lovers of the Sanskrit Language.

The Tribune, (Lahore), 9th December, 1891.—• • The translator has spared no pains in preparing a translation which may place Panini's celebrated work within the comprehension of people not deeply read in Sanskrit. The paper, printing and the general get-up of the book before us are admirable, and considering the size of the book (it is estimated to extend 2000 pages) the price appears to be extremely moderate.

The Amrita Basar Patrika, (Calcutta), 18th December, 1891.—•• • Judging from the first part before us, we must say that Babu Sris Chandra has succeeded well in the difficult work of translation, which seems to us to be at once lucid, full and exact. It is no exaggeration to say that Babu Sris Chandra's translation, when completed, will claim a prominent place among similar works by European Sanskrit Scholars.

The Hope, (Calcutta), 20th December, 1891.— • • The get-up of the publication is of a superior order, and the contents display considerable painstaking on the part of the translator.

The Arya Patrika, (Lahore), 22nd December, 1891.— • • The talented Babu has rendered a great service to the cause of Sanskrit literature by producing the sort of translation he is engaged upon. • • His effort is most laudable and deserves every encouragement.

Karnatak Patra, (Dharwar), 7th February, 1892.— Mr. Vasu gives ample proof of his competency to undertake the work which is not an easy task even to learned Sanskritists.

The Punjab Times, (Rawalpindi), 17th February, 1892.— Babu Sris Chandra is well-known for his scholarly attainments. He has done the translation in a lucid and clear English. We can strongly recommend it to those who wish to study Sanskrit Grammar through the medium of English.

The Mandalay Herald, 31st December, 1891.— Students and readers of classic language of India are much indebted to the learned Pandit for his translation of this scientific work on the grammar and philology of the Sanskrit language.

The Arya Darpan, (Shahjahanpur,) February, 1892.— Such a work has been a desideratum. It is well got up, and praiseworthy. We wish it every success.

### OPINIONS OF DISTINGUISHED PROFESSORS OF SANSKRIT.

Professor Max Müller, Oxford, oth February, 1892.— From what I have seen of it, it will be a very useful work. What should I have given for such a work forty years ago when I puzzled my head over Panini's Sûtras and the Commentaries. I hope you may succeed in finishing your work.

Professor Gopalji S. Desai, Rajkot in Kathiawar, 20th February, 1892.—

• The first part that has already been out before the Public shows clearly that the author has spared no pains to make the translation as exact and pithy as possible. The work when completed will no doubt claim a high place amongst the best works by European scholars on Sanskrit Grammar. The paper, printing and the general get-up of the book are excellent.

Professor T. Jolly, Ph. D., Würzburg, (Germany), 23rd April, 1893.—• • Nothing could have been more gratifying to me, no doubt, than to get hold of a trustworthy translation of Panini's Ashtadhyayi, the standard work of Sanskrit literature, and I shall gladly do my best to make this valuable work known to lovers and students of the immortal literature of ancient India in this country.

Professor W. D. Whitney, New Haven, U. S. A., 17th June, 1893.— • • • The work seems to me to be very well planned and executed, doing credit to the translator and publisher. It is also, in my opinion, very valuable undertaking, as it does to give the European student of the native grammar more help than he can find anywhere else. It ought to have a good sale in Europe (and correspondingly in America).

Professor V. Fausböl, Copenhagen, 15th June, 1893.—• • It appears to me to be a splendid production of Indian industry and scholarship, and I value it particularly on account of the extracts from the Kasika.

Professor Dr. R. Pischel, Hlale (Saale), 27th May, 1893.— • I have gone through it and find it an extremely valuable and useful book, all the more so, as there are very few Sanskrit scholars in Europe who understand Panini.

Pandit Lalchandra Vidyabhaskar, M. R. A. S. (London), Guru to H. H. the Maharaja of Jodhpur.

स्वस्ती श्वरे हितपुरे हितदे प्रयागे सल्संगमप्रणयसंगतिहे सुधानां । विद्याविनोदबरिवर्द्धितबुश्युदाराब् यास्त्रन्त्रयाञ्छिरिश्चचन्द्रविदांवरिष्टाब् ॥ १ ॥ इष्टातिमारमुरिरोहमुरमशक्तीन् सच्छास्त्रशोधितसुखास्परबोधभाजः । सम्यक्लसंतु नतयानितराम्मरीयाः यदाबद्रककविकर्मरतांतरेभ्यः ॥ २ ॥ इष्टाइतं विमलवोधनवोधराधि सद्याकृतिप्रथितकीर्त्तिकरंप्रशस्यं। बच्छ्रीमदीयमतिमादवहं वरेण्यं सरपुस्तकं प्रमुदितीहमहोश्चकृत्यं ॥ ३ ॥ चित्रंयदस्ति भवतेंग्लिशवीधभाजा यदस्तुतो विरचितं समृद्क् सुविम्बं। लोकेसुचित्ररचनाभरणकाशीला श्रिवेचचित्रमनसः प्रतिविद्यमाचे ॥ ४ ॥ सर्स्पेन्लिशपकार्रतंवरमूत्रवृत्ती संज्ञाहिपेशलमनो कुहकल्पसासि । स्थानेवसुप्रहितवित्तविवृत्तिवर्थे बद्दासुतासुविद्दिनोंग्लिश्चभावबृत्तिः॥ ६ ॥ वेनत्त्वया मुनिमताबृतशास्त्रसंपान् निर्मथ्यसीधरसवन्महताहरेख । संग्रुम्फितं सरलसंस्कृतसाध्यसारं धन्यं वहाम्यहमलं भवतेहिताब ॥ ६ ॥ मन्यस्ययव्यसरणायिलकीर्त्तिकृत्ये याचेपराद्गगवतोप्यहमभविद्गन् । बल्पूर्वपश्चिम्मुखेषुसदाप्रचारं लाभंसुखंगुरुचिरं च तवापि धीनन् ॥ ● N बाणीविवान्बरतवास्तुमुखे जयोधा यतुपूर्ववश्चिमजबोधभृते च विद्या । क्यातिस्त्वतासकल वर्षमुजां समूहऽप्याधीर्वचा भवतु पंडित हालचन्यं ॥ ८ ॥

### OPINIONS OF THE PRESS.

The Indian Union, (Allahabad), 26th November, 1891.— The original Text and Commentaries, carefully edited with English notes and explanations, bespeak of much diligence, care and ability; and those of the English-reading public who have a taste for Sanskrit cannot be too thankful to Babu Sris Chandra for offering them so easy an access to the intricate regions reigned over by that Master Grammarian. We we recommend this book to all English-knowing lovers of the Sanskrit Language.

The Tribune, (Lahore), oth December, 1891.—• • The translator has spared no pains in preparing a translation which may place Panini's celebrated work within the comprehension of people not deeply read in Sanskrit. The paper, printing and the general get-up of the book before us are admirable, and considering the size of the book (it is estimated to extend 2000 pages) the price appears to be extremely moderate.

The Amrita Bazar Patrika, (Calcutta), 18th December, 1891.— • • Judging from the first part before us, we must say that Babu Sris Chandra has succeeded well in the difficult work of translation, which seems to us to be at once lucid, full and exact. It is no exaggeration to say that Babu Sris Chandra's translation, when completed, will claim a prominent place among similar works by European Sanskrit Scholars.

The Hope, (Calcutta), 20th December, 1891.— • • The get-up of the publication is of a superior order, and the contents display considerable painstaking on the part of the translator.

The Arya Patrika, (Lahore), 22nd December, 1891.— The talented Babu has rendered a great service to the cause of Sanskrit literature by producing the sort of translation he is engaged upon. His effort is most laudable and deserves every encouragement.

Karnatak Patra, (Dharwar), 7th February, 1892.—\* Mr. Vasu gives ample proof of his competency to undertake the work which is not an easy task even to learned Sanskritists.

The Punjab Times, (Rawalpindi), 17th February, 1892.— Babu Sris Chandra is well-known for his scholarly attainments. He has done the translation in a lucid and clear English. We can strongly recommend it to those who wish to study Sanskrit Grammar through the medium of English.

The Mandalay Herald, 31st December, 1891.— Students and readers of classic language of India are much indebted to the learned Pandit for his translation of this scientific work on the grammar and philology of the Sanskrit language.

The Arya Darpan, (Shahjahanpur,) February, 1892.— Such a work has been a desideratum. It is well got up, and praiseworthy. We wish it every success.

### OPINIONS OF THE PRESS (continued).

The Allahabad Review, January, 1892.—• • The translator has done his work conscientiously and faithfully. The translation of such a work into English, therefore, cannot but be a great boon to all students of the science of language and of Sanskrit literature in special. The translator deserves the help of the Government and the Chiefs of India.

The Maharatta (Poona), 4th July, 1893.—• • If we may judge from the first part which lies before us, it will prove a very valuable help to the student of Panini. • • So far as it goes it is creditably performed, and therefore deserves patronage from all students of Sanskrit and the Education Department.

Indian Mirror (Calcutta), 17th March, 1894.—• • The manner in which the publication is being pushed through, speaks volumes in favour of the learning and patriotism of its editor, Babu Sris Chandra Vasu. The whole work when completed will be an invaluable guide to the study of Sanskrit literature and especially to the English speaking students of the Sanskrit language.

Lucifer (London), March 1896.— • • We are pleased to find that the translation is clear and easy and the extracts from the Kāshika are not only very numerous but also valuable. The large number of references to the preceding sûtras for the formation of 'padas' will save much time and trouble, and obviate a difficulty which discourages many from the study of Pānini. Indeed the English translation of the grammar could rightly be called "Pānini Made Easy." • • It can be recommended as of great importance, not only to all who wish to have a general knowledge of Pānini but also to the few who desire to master the great grammar thoroughly and enjoy all its benefits.

### RATES OF SUBSCRIPTION

Payable in advance, for the complete work, including postage.

Indian .. ... ... Rs. 20 0 0 Foreign ... ... & 2 0 0

Payable by instalments, per volume, excluding postage.

Indian ... ... ... Rs. 8 0 0 Foreign ... ... & 0 6 0

Payable at the end of publication, for the complete work, excluding postage.

Indian ... ... ... Rs. 80 0 0 Foreign ... ... & 8 0 0

All communications to be addressed to

SINDHU CHARAN BASU.

PUBLISHER OF PANINI.

Benares Cantonment,

N.-W. P., India,

The Tara Printing Works, Benares.

THE

# THE ASHTÁDHYÁYÍ OF PÁNINI.

TRANSLATED INTO ENGLISH.

RY

SRISA CHANDRA VASU, B. A.,

Provincial Civil Service, N. W. P.

Benures.

Published by Sindhu Charan Bose,

at the Panini Office,

1897.

(All Rights Reserved.)

Inial 345/-2.19

HARVARD UNIVERSITY LIBRARY

# Fon'ble Sir John Edge, Rt., Q. C.,

CHIEF JUSTICE OF THE NORTH-WESTERN POVINCES,

### THIS WORK

IS,

WITH HIS LORDSHIP'S PERMISSION,

AND IN RESPECTFUL APPRECIATION OF HIS LORDSHIP'S

SERVICES TO THE CAUSE OF ADMINISTRATION OF

JUSTICE AND OF EDUCATION

IN

THESE PROVINCES,

Pedicated

BY HIS LORDSHIP'S HUMBLE SERVANT

THE TRANSLATOR.

# अथ पञ्चमध्यायस्य प्रथमः पादः ।

### BOOK FIFTH

### CHAPTER FIRST

भाक् कीताच्छः ॥ १॥ पदानि ॥ प्राक्, कीतात्, छः ॥

वृत्तिः ॥ तेन श्रीतमिति वश्यति, प्रागतस्मारकीतसंग्रह्माच्यानित कर्श्वमनुक्रमिष्यामञ्ख्यस्तेष्याधिः कृतो वेदितव्यः ।

1. From this one forward to 'tena-krîtam' V. 1. 37, the affix 'chha' bears rule.

The affix is has the various senses taught in these thirty-seven sûtras V. i. i. to 37. Thus in the Sûtra तस्मेहित 'suitable for that', V. i. 5. the word is must be read to complete the sense. Thus वस्ते योहितों = वस्तीयो गोधुक, करभीय उष्ट्रा, अवस्तीयः ॥ The limitation of the jurisdiction of is has been indicated in the sûtra with regard to the meaning of the affix, and not with regard to the affix. As an affix, is has no force beyond Sûtra 17, the affix उन्न being the ruling affix thereafter.

# उगवादिभ्यो यत् ॥ २ ॥ पदानि ॥ उ, गवादिभ्यः, यत् ॥

धृत्तिः ॥ प्राक् कीतादित्येव । उवर्णान्तास्प्रातिपदिकावृ गवादिभ्यम, बस्पत्ययो भवाते, प्राक्तिसीयेष्यर्येषु ।

2. The affix 'yat' comes after a pratipadika ending with  $\overline{s}$  (long or short), and after the words  $\overline{n}$  and the rest, the senses of the affix being those taught upto Sûtra V. 1. 37.

The senses of Prak-krîtiya affixes are three viz, those taught in sûtras V. I. 5, V. I. 12, and V. I. 16. This खतू debars छ ॥ Thus चहुचें हितं = चहु + चत् = चहूच्य (VI. 4. 146, VI. I. 79). As सहुच्यं ताह, 'wood', 'fit for a stake' पिचन्दः कार्पासः॥ So also कमण्डलच्या ग्रानिका 'earth' lit. 'fit for a water-pot'.

So also after गवारि words, e. g. गच्यम 'suitable for cows', हविष्यम् 'suitable for offering'.

The words सन्दु: meaning 'a kind of leather', and चक्: 'a kind of इतिः offering', and सन्दः 'a kind of food', all end in द and are governed by this sûtra,

in spite of V. I. 15 which applies especially to leathers, and V. I. 4 and its vartika which applies especially to 'offerings' and 'food modifications'. This is an example where a subsequent sûtra does not debar a prior sûtra (I. 4. 2). Thus समृद्ध समृद

In the list of गवादि given hereunder, occurs नाभि नमं च, which means that नाभि is replaced by नम when the affix यत is added. Thus नाभवे हित: = नभ्यः meaning अक्षः 'axis, axle' lit. 'fitted for the nave of the wheel'; or a wood fit to be made the nave of a wheel or अञ्चनम् the grease. When the word नाभि means 'navel' of a living being, then it will not take this बन्, but it will take the यत् of V. I. 6. In that case, नभ will not replace नाभि; e. g. नाभि + यत् = नाभ्यम् 'suitable for navel' i, e. oil.

The word इतन् occurs in नवादि class. It takes samprasarana, व being changed to द, and optionally this द is lengthened; and the udatta accent falls on the final. As इतन् + यत् = शुन्यम् or शुन् + यत् = शुन्यम् 'fit for a dog'. Contrary to VI. 4. 144, the न् of इतन् is not elided before the taddhita affix दत् ॥

The word ऊथस् occurs in the गवादि class. Its final is replaced by भनक्; e. g. ऊथस् + यन् = ऊथन्यः क्ष्यः 'a well'.

1 गो, 2 इतिस्, 3 अक्षर,  $\frac{4}{2}$  विष, 5 बहिंस, 6 अष्टका, 7 स्खरा (स्खर), 8 बुग, 9 मेथा, 10 कुच् (क्षर),  $\frac{11}{2}$  गांभ नमं च,  $\frac{12}{2}$  शुनः संप्रसारणं वा च शियेखं तस्सानियोगेन चान्तोरात्तस्वम्, 13 ऊथसो इनङ् च,  $\frac{14}{2}$  कूप<sup>8</sup>,  $\frac{15}{2}$  खर्<sup>8</sup>,  $\frac{16}{2}$  हर (उदर), 17 खर,  $\frac{18}{2}$  असुर<sup>8</sup>,  $\frac{19}{2}$  अध्यन् (अध्यन; अध्या)  $\frac{20}{2}$  शुर<sup>8</sup>,  $\frac{21}{2}$  वेह<sup>8</sup>,  $\frac{22}{2}$  वीज<sup>8</sup>,  $\frac{23}{2}$  शिप्त<sup>8</sup> (शिस),  $\frac{24}{2}$  स्कन्द ॥

कम्बलाच संज्ञायाम् ॥ ३॥ पदानि ॥ कम्बलात्, च, संज्ञायाम् (यत् )॥ वृत्तिः ॥ कम्बलायाक्कीतीयेष्वर्थेषु यदात्यया भवति, छस्यापवारः संज्ञायां विषवे ॥

3. The affix va comes in the Prak-kritiya senses, after the word 'kambala', when a Name is meant.

This debars 'chha'. Thus क्रम्बल + यत् = क्रम्बल्य 'A kambalya-measure of wool' = 100 Palas of wool. This is the name of a measure, such as क्रम्बल्यमूर्णा प्रस्ताय #

Why do we say संज्ञायां? Observe कम्बलीया कर्णा "wool" lit. 'fit for making blanket', which is formed by हु ॥

विभाषा हविरपूपादिश्यः ॥ ४॥ पदानि ॥ विभाषा, हविः, अपूपादिश्यः (यत्) वृत्तिः ॥ हविविष्यविश्यो ऽपूपादिश्यम प्रातिपदिकेश्यः प्राक्कीतीयेष्वर्थेषु विभाषा यत् प्रत्ययो भवति ॥

4. The affix यद comes optionally after the words denoting 'offering,' and after aptipa &c, in the sense of Prak-kritiya.

Thus आमिश्यं राधि, "fit for making आमिशा" i. e. curd:—or आमिशीयं with so also प्रतेवादयाः or प्रतेवादीया स्तप्युत्मः, 'suitable for making Purodasa' i. e.

a kind of rice. The word हाने occurs in the गनारि class (V. I. 2) and it necessarily takes वत्, there being no option. The हाने here, therefore, means things denoting sacrificial offerings, and not the word-form 'havi.'

So also after अपूपादि as, अपूष्यम् or अपूपीयं, तण्डल्यम् or तण्डुलीयं म

1 अपूप, 2 तण्डुल, 3 अभ्यूप (अभ्युष), 4 अभ्योष, 5 अवोष, 6 अभ्येष, 7 पृथुक, 8 जीदन, 9 सूप, 10 पूप, 11 किण्व, 12 प्रदीप, 13 मुसल, 14 कटक, 15 क्षंवेष्टक, 16 द्वंत, 17 अगंत, 18 अन्नविकारेभ्यथ, 19 यूप, 20 स्टूणा, 21 दीप (पीष), 22 अभ्य, 23 प्रय, 24 कट, 25 अवः स्टूण,

Vart:—The affix यत् comes optionally after words denoting modifications of food: such as सन्द्र । In the case of 'saktu' however, no of option is allowed. See V. 1. 2.

वस्मै हितम् ॥ ५॥ पदानि ॥ तस्मै, हितम् ॥

वृत्तिः ॥ तस्माइति चतुर्थीतमर्थाद्धितमित्येतस्मित्रथे वथाविहितं प्रत्ययो भवति ॥

5. An affix comes after a word in the fourth case in construction, in the sense of 'good for that.'

Thus वस्ति गोधुक् = वस्तियः 'fit for calves' i. e. a cow-milker. So भवस्तियः, पटन्यम्, गन्यम्, हविष्यम्, अपूष्यम्, अपूष्यम्, ॥

शरीरावयवाद्यत् ॥ ६ ॥ पदानि ॥ शरीर, अवयवात्, यत् ॥ वृत्तिः ॥ शरीरं प्राणिकायः । शरीरावयववात्रिनः प्रातिपदिकाद्यत् प्रत्ययो भवति सस्त्रै हितमिस्वेतस्मिन्विष-वे । छस्यापवादः ॥

6. The affix यत comes in the sense of 'good for that,' after a word denoting a part of the body.

The word श्रीर means animal organism. This debars छ, thus, हैंन्स्यम् good for the teeth.' केंग्स्यम्, आष्ट्रयम्, नेर्स्यम् such as dentrifice, snuff, oil &c. See VI. 1. 213.

खलयवमाषतिलवृषद्रह्मणश्च ॥ ७॥ पदानि ॥ खल-यव-माष-तिल-वृष, ब्रह्मणः, च, (यत् )

वृत्तिः ॥ खत्यविभ्यो यत्पत्ययो भवति तस्मै हितमित्येतिस्मन्त्रिषये । छस्यापवादः ॥

7. The affix va comes in the sense of 'good for that,' after the word 'khala,' 'yava,' masha,' 'tila,' 'vrisha' and 'brahman.'

This debars छ. Thus खुल्यम् "suitable for threshing floor." So also बैंध्यम्, मिध्यम्, तिल्यम्, वृष्यम् and ब्रह्मण्येम् ॥

No secondary derivatives can, however, be formed of the following वृष्णे हितम, ब्राह्मणेन्यो हितम; the full phrases must be used in these cases, for these words take neither छ nor वत् though वृष्णं । = वृष्ण्, and ब्रह्मन् । = ब्राह्मण ॥

The word च in the sûtra indicates that the rule applies to words other than those enumerated. Thus रयाव हिता = रथा ॥

अजाविभ्यां थ्यन् ॥ ८॥ पदानि ॥ अज-अविभ्याम्, थ्यन् ॥ वृत्तिः ॥ भत्र मदि इत्येताभ्यां थ्यन् प्रत्ययो भवति तस्मै वितमित्येतिसान्विषये । छत्यापवादः ॥

8 The affix ध्यन comes in the sense of 'good for that,' after the words 'aja' and 'avi.'

This debars 'chha.' Thus স্বাহ্য যুখা 'the yellow jasmine called yûthi.' স্বাধিনা যুখি: ॥

आत्मन्विश्वजनभोगोत्तरपदात् सः॥९॥ पदानि॥आत्मन्-विश्वजन, भोगोत्तरः
पदात्, सः॥

ृषृत्तिः ॥ मात्मन् विद्वज्ञन इत्येताभ्यां भौगोत्तरपदाच प्रातिपदिकारतः प्रत्ययो भवति तस्मैहितमित्येतस्मिः न्त्रिपये । छस्यापवादः ॥

बार्त्तिकम् ॥ पञ्चजनादुपसंख्यानम् ॥ वार्त्तिकम् ॥ सर्वजनाद्दञ् खभ । वा० ॥ महाजनात्रित्यं दञ्बक्तव्यः ॥ वा० ॥ राजाचार्याभ्यांतु नित्यम् ॥ वा० ॥ साचार्यादणसं च ॥

9. The affix 'kha' comes in the sense of 'good for that,' after the words 'atman,' and 'visvajana' and after compounds having the word 'bhoga' as their second term.

This debars छ ॥ In the sûtra, the न of आसन् has not been elided, indicating that it should not be compounded with the word भाग which would have been the case otherwise. It therefore follows from this irregular construction of the sûtra, that the word भागाग्य does not apply to the words आसन् and विद्यमन, but these words are themselves prakriti. Thus आसन् + ख न आसन्तिनम् 'suitable for ones self' the न of âtman, which required to be elided by VI. 4. 144, is saved by VI. 4. 169. So also विद्यमनीनम् 'suitable for all men.' The word विद्यमन must be a karmadhâraya compound, meaning 'all men,' for the application of this rule; when it is a Tatpurusha or a Bahuvrîhi compound, it will take ह. As, विद्यमनाय हित = विद्यमनीयम्, 'beneficial for man-kind.'

Vart:—So also after Karmadharaya Compound प्यजन, e. g. पंयजनीनम्, otherwise पंयजनीयम् ॥

Vart:—After the Karmadharaya compound सर्वजन, there are the affixes हम् and ख, as, सर्वजनीनं, and सार्वजनिकम; otherwise सर्वजनीयम् ॥

Vart:—The affix ठञ्च comes always after the word महाजन whether it be a Karmadharaya or a Tatpurusha, but not so when it is a Bahuvrihi Compound. As महाजनाय हित = माहाजानिक ॥ In a Bahuvrihi it will be महाजनीय: with

Compounds having भोग as their final term, also take the affix ख. as, नातृभोगीणः and पितृभोगीणः ॥ The word भोग means 'body.' But माषशिः and पित्रीवः with छ, when the word भोग does not follow.

Vart:—The words राजा and भाषायं followed by 'bhoga' take always the affix ख, as, राजभागीनः and भाषायंभागीनः ॥ In the case of भाषायंभागीनः, the म is not changed into ज (VIII. 4. 2.) The words do not take the affix ख when used singly. As, राजे हितम, भाषायांय हितम, no affix being employed.

सर्वेपुरुषाभ्यां णढजी ॥ १० ॥ पदानि ॥ सर्व - पुरुषाभ्याम्, ण-ढजी ॥ वृत्तिः ॥ सर्वपुरुषाभ्यां यथासंख्यं णढजी प्रस्ययो भवतः तस्मै हितमित्येतस्मिन्विषये । छस्यापवादः ॥ वार्त्तिकम् ॥ सर्वाण्णस्य वा वचनम् ॥ वार्त्तिकम् ॥ पुरुषाद्वथविकारसमूहतेनकृतेव्विति वक्तस्यम् ॥

10. The affixes wand go come in the sense of good for that' after the words 'sarva' and 'purusha'.

This debars 'chha'. Thus सर्वसे हित - सार्वम्. So also पौरुषेयम् ॥

Vârt:—The affix ण comes optionally after सर्व, as, सर्वीयम् or सार्वम् ॥

Vart:—The affix इज् comes after पुरुष when the word so formed means: 'slaughter', 'modification', 'a crowd', or 'made by him'. As पारुपेयो ब्राथ: &c. 'man-slaughter', 'a crowd of men', 'human action', 'made by man'. e. g. पारुपेया पन्य: 'a book written by man' contra. अपीरुपेया देश: 'The Vedas are non-human'.

माणवचरकाभ्यां खञ्॥ ११॥ पदानि॥ माणव - चरकाभ्याम्, खञ्॥ वृत्तिः॥ माणवचरकग्रन्थां खञ् प्रत्ययो भवति तस्मै हितमित्येतस्मिन्वषये। छस्यापवादः॥

11. The affix खब्द comes in the sense of 'good for that', after the words 'manava', and 'charaka'.

This debars छ. As माणवाय हितं = माणवीनम् So also चारकीणम् ॥
तद्र्ये विकृतेः प्रकृतौ ॥ १२ ॥ पदानि ॥ तद्र्यम्-विकृतेः, प्रकृतौ ॥
विजः ॥ प्रकृतिश्पात्तनकारणं, तस्येव उत्तरमदस्थान्तरं विकृतिः । विकृतिवाचिनः प्रातिपदिकाव्यकृताविभः

भ्यायां यथाविहतं प्रत्ययो भवति ॥

12. After a word being the name of a product,
the above-mentioned affix comes, to denote a thing which is
the primitive that is serviceable for that.

The word प्रकृति means 'primitive or the material cause of a product'. The word विकृति means 'the product' or 'modification of such primitive' तर्थे 'serviceable for that' i. e. 'the primitive being serviceable for the product'. The word तर्थे shows that the primitive must be serviceable for that particular product and nothing else. That is to say, an affix will not come to

denote any product in general, but only when the primitive is serviceable for a particular product and nothing else. The word तर्य shows also that the word must be in the 4th case, when the affix is added. Some read the words सस्में हितं also into this sûtra.

Thus अङ्गारेश्यो हितानि एतानि काष्ठानि अङ्गारीयाणि काष्ठानि 'wood serviceable for making charcoal;' so also प्राकारीया इष्टकाः 'bricks serviceable for making a wall'. Here अङ्गारीय and प्राकारीय are formed by छ V. I, I. Similarly शङ्क्यं राह्र 'wood serviceable for a spear.', पिचन्यः कार्पासः 'cotton plant serviceable for cotton'.

Why do we say तहर्यम् 'serviceable thereto'? Observe यवानां धानाः, धानानां सन्तवः ॥ Here there is modification of primitive, but सन्त is the product also of other things than धानाः such as साजा &c.

Why do we say विकृति: 'after a product'? Observe उर्कार्थ: कूपः, there is no affix. For कूपः 'a well' and उर्क 'water' do not stand in the relation of प्रकृति and विकृति i. e. material cause and effect. As 'water' is not the modification or product of 'the well', though it is found in the well, and therefore, the affix is not employed.

Why do we say प्रकृती 'to denote a primitive'. Observe अस्ययां कोशी 'a sheath serviceable for a sword'. The sword is a product of iron, but a sheath is not the primitive of the sword.

By using the words प्रकृति and विकृति it is further shown that the prakriti is liable to modification or vikâra.

छदिरुपधिबलेर्देञ् ॥ १३ ॥ पदानि ॥ छदि; उपाधि, बलेः ढज् ॥ वृत्तिः ॥ छहिराहिभ्यः शब्हेभ्यो दश् पत्ययोभवति तदर्थं विकृतेः प्रकृतावित्येतास्मन्त्रिषये । छस्यापवादः ॥

13. The affix दञ् (+/—एय) comes, in the sense of a primitive serviceable for a product, after the words 'chhadis', 'upadhi', and 'bali', denoting the product.

This debars &. Thus छादिषेयाणि तृणानि, भौपधेयं हारू, बालेयास्तण्डुलाः ॥

The affix comes after the word उपिश्व without changing the sense. उप-धीयत र्ख्यशि: = र्यांगम् 'part of a wheel between the nave and the circumference or the wheel istelf'. The word भीपधेय also means the same.

म्रुषमोपानहोर्ज्यः ॥ १४ ॥ पदानि ॥ श्रुषम, उपानहोः घ्यः ॥ वृत्तिः ॥ श्रुषभ उपानह इत्येताभ्यां म्यः मत्ययो भवति तत्र्ये विकृतेः मकृतावित्येतस्मिन्विषये। छस्यापवादः ॥

14. The affix sq (+/-q) comes, in the sense of a primitive serviceable for a product, after the words 'rishabha' and 'upanah' denoting the products.

Thus आर्पभ्यो वत्सः, भौपानह्योः मुख्यः ॥ This 'ñya' debars 'chha'. Even when the primitive is 'leather चर्म', the affix 'ñya' will come after उपानह irregularly debarring अञ् of V. 1. 15. Thus भौपानहां चर्म ॥

चर्मणोञ्॥१५॥ पदानि॥ चर्मणः, अञ्॥

वृत्तिः ॥ चर्मण इति षष्ठी । चर्मणो या विकृतिः तदाचिनः प्रातिपदिकादम् प्रत्ययो भवति तद्ये विकृतेः प्र-कृतावित्येतस्मिन्विषये । छस्यापवादः ॥

15. The affix अञ (+/-अ) comes, in the sense of a primitive serviceable for a product, after a word expressing the product of leather.

The word चनज: in the aphorism is in the genitive case. This अध्य debars छ. Thus बाद्धें चर्न and बारमं चर्न a leather serviceable for making a 'vârdhra' and 'vârata' i. e. a leather thong.

तदस्य तदस्मिन्स्यादिति ॥ १६ ॥ पदानि ॥ तद्-अस्य, तद्-अस्मिन, स्याद्

वृत्तिः ॥ तरिति प्रयमा समर्थविभक्तिः, अस्योति प्रत्ययार्थः, स्यादिति प्रकृतिविशेषणम् । इतिकरणो विवसा-र्थः । एवं द्वितीयेपि वाक्ये । सप्तम्यर्थे तु प्रत्यय इत्येतावान्त्रिशेषः । प्रथमासमर्थात्षष्ट्यर्थे सप्तम्यर्थे च यया-विहितं प्रत्ययो भवति । यत्तत्प्रयमासमर्थे स्याश्चत्तद्ववति । इतिकरणस्ततभेदिवसा ॥

16. The above mentioned affixes come after a word in the first case in construction, with the force of a genitive or a locative, when the word in the first case is agent of the verb 'syat';—in other words—the above-mentioned affixes have also the senses of 'very well sufficient there to' and 'very well sufficient to be made therein'.

The word तर् shows that the word in construction must be in the 1st case, the words अस्य 'of it' and अस्मिन् 'in it' show the senses of the affix, the word स्वान् 'it can be' qualifies the primitive, the word स्ति is for the sake of distinctness. Thus प्राकार आसाम् स्थ्कानां स्थान् आकारीया स्थकाः 'the bricks sufficient to raise a wall'. So also पासासीयं सह ॥ Similarly प्राकारोऽस्मिन्स्से स्थान् आकारीयो देशः 'a place sufficient to make a wall therein'. प्रासासीया स्थिः ॥

The word स्यात् being in the Potential Mood (विधि लिक्) of अस् 'to be,' has the force of संभावन 'potentiality, sufficiency' as given in Sûtras III. 3. 154 &c. Such as when the large number of bricks makes it possible to raise a wall, we say प्राकार आसामिष्टकानां स्थात् ॥ Similarly when the quality (गुण) of a land, such as its area, situation &c, makes it possible to erect a palace therein, we say, प्रासावो स्मिन्वेशे स्थात् ॥

In the examples under this sutra, there is no modification ( दिकार ) of

the primitive (प्रकृति) into a product, as was the case under sûtra V. I. 12. The examples under this sûtra show merely the 'adequacy, fitness or sufficiency' of a thing for a certain purpose. Herein lies the difference between this sûtra and the previous ones.

The repetition of the word तर् twice in this sûtra shows the existence of this Grammatical maxim: अनेकस्मिन् प्रत्यवार्ये प्रत्येकं समर्थ विभक्तिः संबन्धनीवः when the sense of an affix is more than one, the case in construction to which the affix must be added must be shown in each case.'

Why there is no affixing in this case: प्रांता देवदत्तस्य स्यातृ? The use of द्वति in the Sûtra would prevent this, the force of द्वति being that the secular usage must be looked to in forming these derivatives.

## परिसाया ढञ्॥१७॥ पदानि ॥ परिसायाः, ढञ्॥

वृत्तिः ॥ परिखाशन्तार् छम् प्रत्ययो भवति तदस्य तदस्मिन्स्यादिन्येतस्मिन्नर्थे । छस्यापवादः ॥

17. The affix  $ext{sq} (\pm /-qq)$  comes, after the word 'parikha' in the above senses of 'this is sufficient for that', and 'this is sufficient therein'.

This debars छ. Thus पारिखेयी भूमिः 'land sufficient to make a mote thereon'.

Up to this Sutra was the governing force of the affixes s and and III.

Hereafter another affix will be taught.

## प्राग्वतेष्ठञ् ॥ १८ ॥ पदानि ॥ प्राग्वतः, ठञ् ॥

ृ वृत्तिः ॥ तेन तुल्यं क्रिया चेदातिरिति वश्यति । प्रागितस्माद्गतिसंग्रब्दनाद्यानितदर्ध्वम्नुक्रामेष्यामः ठञ् प्रस्व-यस्तेष्विधकृतीवेदितव्यः ॥

18. Upto Sûtra V. 1. 115 (excluding that) the affix তম (+/—াদ্ধ or +/—াদ্ধ) bears rule.

The affix हम governs all the succeeding sûtras upto तेन तुल्यं किय चेदात, and has the senses given to it in Sûtras V. 1. 37 &c. Strictly speaking the affix हम governs only upto V. 1. 110 and not upto 115. Thus in Sûtra 72, the affix हम must be read, as पारायणिकः, तीरायणिकः, चान्द्रायणिकः॥

आर्ह्यां विकास क्यां परिमाणाद्ठक् ॥ १९ ॥ पदानि ॥ आ-अर्ह्यां - अ-गो-पुच्छ - संख्या - परिमाणात् -ठक् ॥

्रवृत्तिः ॥ तर्रहतीति वच्यति । भा एतस्मार्रहसंग्रब्शनाद्यानित् अर्थ्वमनुक्रमिष्यामः उक् प्रत्ययस्तेष्विधकतो वैदितन्यः गापुच्छादीन्वर्जयित्वा । भभिविघावयमाकारः तेनाईत्यर्थेपि उक् भवत्येव ॥

> Kārikā अर्थनानं किलोन्मानं परिमाणं तु सर्वतः । भायामस्तु प्रमाणं स्थात्संख्या बाह्या तु सर्वतः ॥

19. Upto Sûtra V. 1. 63, inclusive, the affix उक् ( +/--एके or +/--के) bears rule, with the exception of the word 'gopuchchha', or a Numeral, or a word denoting a measure of capacity.

Strictly speaking हक governs upto sutra V. 1. 65. The word आहाँद is made up of आ + अहांत् The force of आ here is अभिविधि or inclusive, so that in the Sûtra तरहात (V. 1. 63) also, the हक will be employed. The affix हक debars हम् ॥ The sense will be the same as given in V. 1. 37 &c. the difference between हक and हम् being in accent only. Thus निष्क्रया क्रीतं = निष्क्रकेंग, So also पाणिकेंग ॥

But गोपुच्छेन क्रीतम् = गाँपुच्छिकम्, the accent falling on गाँ; so also with words denoting Numbers and Measures, as पाँष्टिकम्, पाँस्थिकम्, कीदविकम् ॥

The word परिमाण in this sûtra has its technical signification, and not its etymological sense. Technically मरिपाण does not include संख्या, etymologically it does. Pâṇini has used this word परिमाण in some sûtras in its technical sense, in others in its etymological sense. Thus in sûtras IV. 1. 22, and V. 1. 19 the technical sense is taken, while in sûtras IV. 3. 156 and V. 1. 57 the etymological sense is meant. Technically परिमाण means सर्वतो माने or a measure of capacity, and surface namely length and breadth and height or depth, such as प्रस्थः &c, i. e. a cubic measure and a square measure. In this sense it is to be distinguished from the measures of length or lineal measure, technically called प्रमाण, such as a नित्तस्य 'a cubit' &c, on the one side, and the measures of weight, technically called उम्माण such as पल, &c on the other side. In short उम्मान means a measure of weight or gravity, परिमाण means a measure of volume or capacity, प्रमाण means a lineal measure, and a स्वया is beyoud all these.

असमासे निष्काादिभ्यः ॥ २० ॥ पदानि ॥ असमासे -निष्कादिभ्यः ( ठक् ) वृत्तिः ॥ भार्तादिव्येव । निष्कादिश्यः शब्देश्यो ऽसमासे टक् प्रत्ययो भवति मार्हीयेष्यर्थेषु । हमोपवादः ॥

20. The affix zecomes after the words fees &c, when they are not parts of a compound, the sense of the affix being that taught in the subsequent sutras upto V. 1. 63.

The word आहांत् is understood in this sûtra also. This हक् debars हक्. Thus नेष्किकेंम, पाणिकेम, पारिकेंम, मार्थिकेम ॥

Why do we say असमास 'when not compounds? Observe प्रमेनाकिकम् चैत्तमनेकिकम् formed by इस् (V. 1. 18.) Compare VII. 3. 17 by which the Vriddhi of the second term takes place and not of the first.

Q. Is not the employment of the word आसमासे in the Sûtra redundant? For by the maxim महणवता प्रातिपश्चितेन सदन्तविधिनांस्ति "that which cannot

possibly be anything but a pratipadika, does, contrary to I. 1. 72, not denote that which ends with it, but it denotes only itself;" the pratipadika निष्क being especially mentioned in the sûtra, the rule will apply to the word निष्क and not to a word ending with निष्क ॥

A. The employment of the word असमासे in this Sûtra, indicates by implication (jñapaka), that in spite of the above maxim, the तदन्ताविधः I. 1.72 applies in the previous sûtras, while in the subsequent sûtras its does not. As दगवादिशो वत् V. 1. 2, the चत् applies not only to गा &c but to words ending in गा &c. As गच्यम and सगच्यम, अतिसुगच्यम् ॥ Not only अपूच्यम् अपूपीयम् V. 1. 4. but also शवापूच्यम्, यवापूपीयम् ॥ Not only इन्त्यम् V. 1. 6. but also शवापूच्यम् ॥

While in the sûtras subsequent to this V. I. 20, the tadanta-vidhi applies only to words preceded by a Sankhya and that also in Sûtras upto V. I. 115 and not there after as, हेपारावाणिक: and नेपारावाणिक V. I. 72. Even in this latter case, when an affix is elided by लुक् the tadanta vidhi does not apply. Thus हान्यां शूर्पान्यां कीतं = हि शूर्प + डस् V. I 18 = हिशूपेंस, the affix being elided by V. I. 28. Now in forming a tertiary derivative from this word हिशूपेंस, the tadanta vidhi will not apply. Thus हिशूपेंस कीतं, here what affix are we to subjoin? If tadanta-vidhi applied, we get the affix अस् V. I. 26 in the alternative. But tadanta-vidhi not applying, we get the general affix उस् V. I. 8 and have हिश्चित्तम् ॥ Here the affix उस् is not elided by V. I. 28, as there is no Dvigu compounding. The above rule is summarised in the following iskii भारको: संस्थापूर्वपदानां सदन्तमहण्यक्ति॥

The words 1. निष्क, 2. पण, 2. माप, 4. वाहद्रोण and 5. पाष्ट्र belong to निष्कादि class.

दातास उन्यतायशते ॥ २१ ॥ पदानि ॥ शतात्, च, उन्-यता, अशते ॥
वृश्यः ॥ आर्हाद् इत्येव । शतशब्हात् उन्यता प्रत्ययो भवतः अशते अभिये । आर्हायेष्यर्थेषु । कनोपवादः ।

21. The affixes उन् (—'= इक) and यद (—'य) come in the senses taught upto V. 1. 63 after the word यत, when it is not a part of a compound, and when it does not mean merely a 'hundred'.

The word आहाँत् V. I. 19 is understood here also. These affixes हन् and बत् debar the affix कन् V. I. 22. Thus श्रोतन क्षीतम् = शरवम् or शांतिकम् 'purchased for a hundred gold coins'.

Why do we say अग्रते 'when not meaning merely 'a hundred'? Observe ग्रतं परिमाणमस्य = ग्रतकं निरानम् 'a band whose measure is hundred'. The word अग्रते qualifies the sense of the affix, and not that of the base, the latter not being possible; for the word ग्रत as a base must always mean 'a hundred'. The following examples will illustrate the meaning; ग्रतमाथाया:परिमाणमस्य मन्यस्य = ग्रतकः'a book con-

sisting of hundred Adhyayas'. In this case there is essentially no difference between the base (prakriti) and the sense of the affix (pratyayartha), though there is apparent difference, for the sake of applying the affix. For शतकः is a book essentially consisting of hundred: while शक्तं 'a carriage purchased for a hundred coins', does not contain hundred as its essential part. Similarly शतको गोर्सपः 'a herd of cows hundred in number'. Here the संपः essentially consists of शत and so there is the affix कन and not उन् or यत् ( V. 1. 58 ). But not so in the case of शत्यं शादकशतं, शतिकं शादकशतं, for here the sense of the affix is formed by the sentence, and not discovered merely from the word. Hence the following Vartika शतश्रिकेट्यशतत्वेदशतिषेषः ।

The word च in the sûtra draws in the word असमासे from the previous sûtra. Thus हो च शतं च = दिशतं, दिशतंन कीतं = दिशतंकम् 'purchased for a hundred and two coins'. Here the affix is कन् V. I. 22. So विशतकम् ॥ According to the Ishti given in the last Sûtra, the tadanta vidhi applies here.

संख्याया अतिराद्नतायाः कन् ॥ २२ ॥ पदानि ॥ संख्यायाः,अतिराद्नतायाः,कन्॥
वृत्तिः ॥ आर्हाहित्येव। संख्याया अत्यन्ताया अग्रहन्तायाश्व कन् प्रत्ययो भवति आर्हीयेष्वर्थेष्ठ। उम्रो ऽपवाहः ।

22. The affix kan ( \_\_ ক) comes after a Numeral, when it does not end with a or মান, the sense of the affix being that taught hereafter upto V. 1. 63.

The word भारति is to be read into this sûtra also. The word संस्था is defined in I. 1. 23. This क्षत् debars हज् ॥ Thus पंचिम क्षतिः चंचकः, बहुकः, गणकः ॥

Why do we say 'when it does not end in ति or सत्'? Observe सामितकः, बास्तारिशतकः formed by ढम्॥ But why कातिकः is formed by कन् and not by ढम् or ढक्, as the word काति also ends in ति? The word काति is formed by adding the affix दति, while the rule applies to the numerals which in their primitive state end with ति such as समतिः, अशीतिः, विश्वति &c. Here apply the two maxims अर्थवद्यहणे नानर्थकस्य 'a combination of letters capable of expressing a meaning denotes whenever it is employed in Grammar, that combination of letters in so far as it possesses that meaning, but it does not denote the same combination of letters void of a meaning;' and निर्वचन्थक पहणे न सानुबन्धकस्य 'when a term void of Anubandhas is employed in Grammar, it does not denote that which has an Anubandha attached to it'. Therefore when ित is taken, it does not mean दित ॥

वतोरिंद् वा ॥ २३ ॥ पदानि ॥ वतोः, इद्, धा ॥

ृ वृत्ति ॥ वत्वन्तस्य संख्यात्वात् कन् सिद्ध एव, तस्य स्वनेन वा इडागमी विधीयते। वतोः परस्य कनी वा इडा॰ गमी भवति भाईियेष्वर्थेषु ।

23. The affix 'Kan' coming after a Numeral end-



ing with बत, takes optionally the augment इद, the sense of the affix being those given upto V. 1. 63.

The words ending in वत् are संख्या; see I. 1. 23: and would consequently take कन् by V. 1. 22. The present sûtra ordains the optional affixing of इद् to this कन् ॥ Thus सावस्कः or सावतिकः, यावतिकः or यावस्कः ॥

विंशतित्रिंशद्भ्यां इबुनसंझायाम् ॥ २४ ॥ पदानि ॥विंशाति-त्रिंशतभ्याम्-इबुन्-असंझायाम् ॥

कृतिः ॥ विद्यातिषिद्यक्यां ब्रुन् प्रत्ययो भवति असंज्ञायां विषये आहीयेष्यर्थेष ।

24. The affix र्जू ( — अक) comes in the senses taught upto V. 1. 63, after the words 'Vinsati' and 'trinsat', when it does not denote a Name: the ति and अन् of the base being dropped before this affix.

Thus विश्वति + इवृत् = विश् + अक (VI. 4. 142) = विश्वकः; विश्वत् + इवृत् = विश् + अक (VI. 4. 143) = विश्वकः ॥

Why do we say असंज्ञायान् 'when not denoting a Name'? Observe, विश्वतिकः, विश्वस्तः formed by affix कन् V. 1. 22. Q. Why do you affix कन्, when it is prohibited by the phrase अतिश्वन्तायाः; for दिश्वति ends in ति and विश्वत् ends in श्वन्? The affix कन् will be added by dividing the sûtra into two: viz: (1) विश्वतिविश्वक्यां (2) उद्युनसंज्ञायाम्; the meanings being (1) The affix 'Kan' is added to vinsati and trinsat; (2) The affix dvun is added to the same words, when not denoting a name.

कंसाहिठन् ॥ २५ ॥ पदानि ॥ कंसात्-टिठन् ॥ वृत्तिः ॥ कंसाहिठन् प्रस्ययो भवति भार्शियेष्वर्थेषु । ठञोपवादः । वार्त्तिकम् ॥ भर्जाचेति वक्तव्यम् ॥ वा॰ ॥ कार्षापणाहिठन्वक्तव्यः ॥ वा॰ ॥ प्रतिग्रह्मभास्यादेशो वा वक्तव्यः ॥

25 The affix दिउन् ( — इक) comes in the senses taught upto V. 1. 63, after the word कस ॥

This debars हज् ; the anubandha हि of रिडन् shows that the feminine of the word will be formed by इरिष् (IV. 1. 15), the इ of हि is for the sake of pronunciation, the न of रिडन् is for accent (VI. 1. 197). Thus कांसिका fem. कांसिकी ॥

Vârt:—So also it must be stated after the word অৰ্থ; e. g. মাছিকা,

Vart:—So also after the word कार्यापण, e. g. कार्यापणिकः sem. कार्याप णिकी ॥ Sometimes the word प्रति is substituted for कार्यापण before this affix, as, प्रतिकः sem. प्रतिकी ॥ शूर्पाद्ञन्यतरस्याम् ॥ २६ ॥ पदानि ॥ शूर्पात्, अञ्, अन्यतरस्याम् ॥ वृत्तिः ॥ शूर्पश्चादन्यतरस्यामञ् प्रत्ययो भवति भाईयिष्वर्थेषु । ठमोपवादः ॥ पश्चे सेपि भवति ।

26. The affix अञ् (±'—अ) comes optionally in the senses taught upto VI. 1. 63, after the word 'sûrpa'.

This debars ढञ् which comes in the alternative. As, शूरेंण ऋतं = शौर्षण् or शौर्षिकष्॥

शतमानार्वेशतिकसहस्रवसनाद्ण्॥ २७॥ पदानि॥ शतमान-विशातिक-सहस्र-वसनात्-अण्॥

वृत्तिः ॥ श्वतमानादिभ्यः शब्देश्यो ऽण् प्रत्ययो भवति मार्हियेष्वर्थेषु । हक्डम्कनामपवादः ।

27. The affix आए (+-आ) comes in the senses taught upto V. 1. 63, after the words 'satamana', 'vinsatika', 'sahasra', and 'vasana'.

This debars हम, हक् and कृत्। Thus शतनामेन कीतं - शातनानं so also वैशतिकृत् साहसन् and वासनम् ॥

अध्यर्द्धपूर्वद्विगोर्छगसंज्ञायाम् ॥ २८ ॥ पदानि ॥ अध्यर्द्ध-पूर्व-द्विगोः, सुक्, असंज्ञा-याम् ॥ शृतिः ॥ आहारित्येव । अध्यर्द्धशब्दः पूर्वो यत्मिन्तस्मादध्यद्वपूर्वाव्यातिपरिकार् द्विगोश्र परस्य आहायस्य मुन् भवति, असंज्ञायां विषये ।

28. The affix having the senses taught upto V.1.63, is elided by हुद्, after a stem beginning with the word adhyardha, and after a Dvigu compound, when it is not a Name.

The word आर्शन् is understood here also. Thus अध्यक्षंसन, दिसंसन्, अध्य-र्द्धगूर्पन्, दिशूर्पन्, विसंसन्, विशूर्पन् ॥ Here the affixes टिडन् and अस् are elided.

Though in the words दिशूर्षम् &c. the affix is elided, it is only so when the affixing of the taddhita occasions a Dvigu compounding (II. I. 51) such as in द्वान्यां शूर्षान्यां क्रीतं – दिशूर्षम् ॥ Here the resultant is a Dvigu compound. But in forming tertiary derivatives the affix is not elided, as दिशूर्षेण क्रीतं – दिशीर्षेकम् ॥ Hence the following rule: दिशोर्लेक तिश्रमित्तमहणम् ॥ See IV. I. 88, V. I. 20. ॥

Why do we say असंज्ञायाम् 'when not a Name'? Observe पांचलोहितिकम् or पंचलोहितिकम् and पांचकलायिकम् being names of certain measures. The feminine word लोहिनी is changed into the masculine by the Vartika अस्थाहे तिस्ति given under VI. 3. 35.

The word west is a Sankhya (See I. 1. 23), and a word beginning with it will be a Dvigu compound. Its separate mention in this satra may appear superfluous. It is however so mentioned, in order to indicate (jnapaka) that

this word is not always a Sankhya. Thus for the purposes of the application of the affix कृत्यसूच् (V. 4. 17), this word is not a sankhya.

विभाषा कार्षापणसहस्राभ्याम् ॥ २९ ॥ पदानि ॥ विभाषा, कार्षापण, सहस्रा-भ्याम्, ( छक् )॥

वृत्तिः ॥ अध्यर्कपूर्वाव् हिगोत्र कार्षापणसङ्ग्रान्तावुत्तरस्याहीयप्रत्ययस्य विभाषा लुग्भवति । वा॰ ॥ सर्वणंशतमानयोरुपसंख्यानम् ॥

29. The affix having the senses taught up to V. 1.63 is optionally luk-elided, after the words karshapana, and sahasra, when they are preceded by adhyardha or are members of a Dvigu compound.

This sûtra makes the elision optional, when it was compulsory by the last sûtra. Thus अध्यद्धेकाषीपणम् or अध्यद्धेकाषीपणिकं, द्विकाषीपणम् or द्विकाषीपणिकं, निकाषीपणम् कम्, here the affix टिडन् (V. 1. 25) is elided in one case, and not elided in the other. When it is not elided, प्रति may be substituted for काषीपण (V. 1. 25). अध्यद्धेपतिकम्, द्विपतिकम् ॥

So also after the word सहस्न, e. g. अध्यद्धिसहस्नम् or अध्यद्धिसहस्नम्, दिसहस्नम् or दिसाहस्नम् ॥ When the affix is not elided, the forms above shown with irregular Vriddhi of the second stem, are evolved by sûtra VII. 3. 15.

Vart:—The words सुवर्ण and श्वतमान should also be enumerated. As, अध्यर्द्धसुवर्णम् or अध्यर्द्धसीवर्णिकम्, द्विसुवर्णम्, द्विसीवर्णिकम्, अध्यर्द्धसातमानम्, अध्यर्द्धसातमानम्, द्विम्यातमान or दिशातमानम्। The irregular Vriddhi of the second term takes place by VII. 3. 17.

द्वित्रिपूर्वान्निष्कात् ॥ ३० ॥ पदानि ॥ द्वि, त्रि, पूर्वात्, निष्कात्, ( सुक् ) ॥ वृत्तः ॥ दिगोरित्येव । दिविपूर्वाद् दिगोर्निष्कान्तादाहीयम्वयस्य विभाषा सुग्भवति । वा॰ ॥ बहुपूर्वाचेति वक्तव्यम् ॥

30. The Arhiya-affix (V. 1. 63) is optionally elided after a Dvigu occasioning compound, of the word nishka, preceded by dvi and tri.

The word दिनोः 'a taddhita occasioning a Dvigu compound' of V. 1. 28 is to be read into this sûtra. Thus दिनिष्कम् or दिनेष्किकम्, चिनिष्कम् or चिनैष्किकम् अम् (VII. 3. 17).

Vart:—So also when nishka is preceded by बहु, e. g. बहुनिष्क्रम् or बहुने-ष्क्रिकम् ॥ The irregular Vriddhi of the second term is caused by VII. 3. 17.

विस्ताच ॥ ३१ ॥ पदानि ॥ विस्तात्-च ( लुक् ) ॥ वृष्णः ॥ क्षित्रपूर्वाक्षित चकारेणानुकृष्यते, क्षित्रपूर्वाद्विस्तान्तान् क्षिणेः परस्याहीयप्रस्ययस्य विभाषानुम्भवति । 31. The arhiya-affix (V. 1. 37-63) occasioning a

Dvigu compound, is optionally elided after the word bista, preceded by dvi or tri.

The word च in the sûtra draws in the words दिविषुर्गत् ॥ Thus दिविस्तम् or दिवेस्तिकम्, त्रिविस्तम् or विवेस्तिकम्, बहुविस्तम्, वहुविस्तम्,

The separation of this sûtra is for the sake of the subsequent sûtra.

विंदातिकात्स्वः ॥ ३२ ॥ पदानि ॥ विंदातिकात्-स्वः ॥
वृत्तिः ॥ अभ्यद्रंपूर्वाव्याविपरिकारिगास विद्यातिकग्रस्तानाशरीयेष्ययेषु सः प्रस्वयो भवति ॥

32. The affix kha (fa) comes in the arhiva senses (V. 1. 37-63) after the word vinsatika, when preceded by the word adhyarddha or a Numeral, occasioning a Dvigu.

Thus अध्यद्धिविद्यतिकीनम्, दिविद्यतिकीनम् and विविद्यतिकीनम् u Being especially ordained, this affix ख is not elided by V. 1. 28.

खार्या ईकन् ॥ ३३॥ पदानि ॥ खर्याः, ईकन् ॥

ृष्टक्तः ॥ अध्यर्द्धपूर्व्याद् द्विगोरित्येव । अध्यर्द्धपूर्वाव्यातिपरिकाद् द्विगोत्र खारीशक्तान्ता**राहीयेष्यर्थेषु र्वकर्** प्रत्ययो भवति ॥

वार्त्तिकम् ॥ केवलाचेति वक्तव्यम् ॥ वा० ॥ काकिण्याभोपसंख्यानम् ॥ वा० ॥ केवलायाभ ॥

33. The affix ikan (1-fa) comes in the Arhiya senses (V. 1. 37-63), after the word khârî, when preceded by the word adhyardha or a Numeral occasioning a Dvigu.

Thus अध्यद्भेखारीकम्, दिखारीकम् ॥

Vart :-- So also after the word खारी alone, as खारीकन् ॥

Vart:—So also after the word काकिणी, as, अध्यर्द्धकाकिणीकम्, विकाकिणीकम्, त्रिकाकिणीकम् ।। So also when the word is alone: as, काकिणीकम् ॥

पणपादमापराताद्यत् ॥ ३४ ॥ पदानि ॥ पण-पाद्-माष-रातात्, यत् ॥ वृत्तिः ॥ भध्यर्द्वपूर्वार् दिगोरित्येव । अध्यर्द्वपूर्वार् दिगोश्र पणपादमापरातराद्यान्तादाहीयेश्यर्येषु यत् प्रत्ययो भवति ।

34. The affix yat (4) comes in the arhiva senses (V. 1. 37-63), after the words pana, pada, masha and sata, when preceded by the word adhyardha, or a Numeral occasioning a Dvigu.

Thus अध्यद्भिप्यम्, दिपायम्, विपायम् । विपायम् । भिरायम् ।



शाणाद्वा ॥ ३५ ॥ पदानि ॥ शाणात्-वा (यत् ) ॥ वृत्तिः ॥ मध्यर्क्षपूर्वावृद्विगारित्वेष । शाणशम्यादध्यर्क्षपूर्वाष्ट् दिगोरार्हीयेष्वयेषु वा वत् प्रत्ययो भवति । ठमो-पवादः । पक्षे सोपि भवति । वार्त्तिकत् ॥ शताचेति वक्तम्बन् ॥

35. The affix yat comes optionally after the word sana, in the arhiya-senses (V. 1. 63), when it is preceded by the word adhyardha or a Numeral occasioning a Dvigu.

This debars हम् which also comes in the alternative, and is then elided by V, 1. 28. Thus अध्यर्ज्याण्यम् or अध्यर्ज्याणम्, दिशाण्यम् or दिशाणम्, विशाण्यम् or विशाणम्,

Vart:—So also optionally after the word श्वत, as, अध्यक्षंशस्यम् or श्वतम्, विश्वस्यम् or श्वतम्, विश्वस्यम् or श्वतम् ॥

द्वित्रिपूर्वाद्ण्य ॥ ३६ ॥ पदानि ॥ द्वि त्रि-पूर्वात्, अण्, च ॥ वृत्तिः ॥ शाणाहेत्येद, हित्रिण्याच्छाणान्तात्वातिपरिकासर्हीयेष्यर्थेषु अण् प्रत्ययो भवति, चकारायाच वा ।

36. The affix an (+—3) as well as 'yat' optionally also comes after the word sana, in the arhiya-senses (V. 1. 37-63), when preceded by the words for and far.

The शत् comes optionally by the last sûtra and is also drawn into this by the word च. Thus we have three forms, दिशाण्यम्, देशाणम्, and दिशाणम्, so also चिशाण्यम्, वेशाणम् and विशाणम् ॥

The irregular Vriddhi of the second term in cases of compounds of numerals, taught in VII. 3. 15-17, does not however take place in the case of the this word being especially excluded from the operation of those rules, see VII. 3. 17. The Vriddhi here is regular as taught by the general rule VII. 2. 117.

तेन क्रीतम् ॥ ३७॥ पदानि ॥ तेन-क्रीतम् ॥

वृत्तिः ॥ डञारयस्त्रयोरश प्रत्ययाः प्रकृताः तेषामितः प्रभृति समर्थितभक्तयः प्रत्ययार्थाश्च निर्दिश्यन्ते॥तेने-ति वृतीयासमर्थात् स्रीतमित्ये तस्मित्रर्थे यथाविहितं प्रत्ययो भवति ॥

37. The thirteen affixes taught in V. 1. 18-36, have the sense of "purchased with this price", and are added to a word in the third case in construction.

The thirteen affixes ढम्, ढक्, ढन्, यत्, कन्, इनुन्, टिडन्, अम्, अण्, ख, ईकन्, यत् क्रान् क्ष्यं क्

The affix will come after a word in the 3rd case in construction when it means 'price,' and the force of the 3rd case is that of 'instrument' (II. 3. 18) and not that of 'agent.' Therefore, there is no affixing in the words रेपर्योग कीते or पाणिना कीते !!

Nor does the affix come after a dual or a plural. Thus प्रस्थाभ्यां क्षीतं or मस्येः कीतं, there is no affixing, as it is not the idiom. But शुभ्यां कीतं - विकाय, विकाय,

तस्य निमित्तं संयोगोत्पाती ॥ ३८॥ पदानि ॥ तस्य, निमित्तम्, संयोग-उत्पाती ॥
वृत्तिः ॥ तस्येति पदीसमर्यानिमित्तिमित्तिस्येतस्मिन्नर्थं बयाविहितं प्रस्ययो भवति, बत्तनिमित्तं संयोगवेत्व भवः
ति उत्पातो वा ॥

वार्त्तिकम् ॥ सस्यनिमित्तप्रकरणे वातपित्तश्लेष्मभ्यः श्रमनकोपनयोहपर्धस्याम्यः ॥ वा॰ ॥ समिपाताचेति वक्तस्यम् ॥

38. The above affixes have further the sense of "for its sake", when the meaning is a relation or an unwonted appearance.

The word तस्य shows that the word in construction must be in the 6th case, the word निमित्तं 'cause or occasion' gives the sense of the affix; संयोग means 'a connection, or relation': उत्पात: means 'a portend indicative of good or bad luck.' Thus चतस्य निमित्तं धनपतिना संयोगः = चत्यः 'a connection with a rich man for the sake of getting a hundred.' So also चित्रकः, साइतः ॥ So also चतस्य निमित्त- मुत्पातो स्तिणाशिस्पण्यनम् = चत्यम्, चित्रकम्, साइतम् "the twitching of the right eye for the sake of a hundred "i. e. indicative of acquiring or losing a hundred, a thousand &c.

Vart:—The above affixes come after the words वात, पित्त, and क्लम्ब in the senses of allaying or vitiating. As वातिकम् 'allaying or vitiation of windy humour.' So also वितिकम्, क्लिम्बकम् ॥

Vart :-- Also after the word सन्निपात, as, सान्निपातिकथ ।

गोद्वचचोऽसंख्यापरिमाणाश्वादेर्यत् ॥ ३९ ॥ पदानि ॥ गो-द्वचचोः, अ-संख्या-परि-माण-अश्वादेः, यत् ॥

वृत्तिः ॥ गोश्रव्हाद् द्वाचम् प्रातिपाँदकात्संख्यापरिमाणाश्वादिविवर्जितायत् प्रत्ययो भवति तस्य निमित्रं संयोगोत्पातावित्येतस्मित्रर्थे । ठञादीनामपवादः ॥

वार्त्तिकम् ॥ ब्रह्मवर्षसादुपसंख्यानम् ॥

39. After the word in and after a word having two syllables, with the exception of a Numeral, or a Measure of

capacity, or asva &c, the affix yat (4) is added, in the above sense of 'a relation or a portent for the purpose of that'.

This debars हज्. As नो निमित्तं संयोग दलातो ना - गैंप्यः 'a connection or a portent for the sake of a cow.' So also after a word of two syllables, as, बैन्येष, स्वर्ग्यम, वास्थम, आयुर्ध्यम् ॥

Why do we say "when not a word denoting a Numeral, or a Measure of capacity or अद्द &c"? Observe पंचानां निमित्तं = पंचकम्, सातकम्, अटकम्; प्रास्थिकम् खारीकम्, आञ्चिकः formed by V. 1. 22, 18, 19.

Vart:—The word ब्रह्मवर्ष्यस should be enumerated: e. g. ब्रह्मवर्ष्यस्य निनित्तं गुरुणा संयोगः = ब्रह्मवर्षस्यम् "relationship with a teacher in order to acquire Brahmavarchasa."

1 धम्ब, 2 धम्मन्, 3 नज, 4 कर्जा, 5 तमा, 6 तहा ( मह महा ), 7 वर्षा (वर्ष), 8 वद्ध. ॥ पुरत्राच्छ च ॥ ४० ॥ पदानि ॥ पुरत्रात्, छ, च ॥

बृत्तिः ॥ पुरवशस्त्राच्छाः मस्ययो भवति चकाराण्य तस्य निमित्तं संयोगोत्पाताविश्येतस्मिन्विषये ॥

40. After the word putra, the affix chha (इंप) also comes, as well as yat (पं), in the above sense of 'a relation or a portent for the purpose of that.'

The word पुत्र being a dissyllabic word would always have taken बत् by the last aphorism. This ordains & also. Thus पुत्रस्य निमित्तं संयोग उत्पाता वा = पुः बीयम् or पुत्रसम् ॥

सर्वभूमिपृयिवीभ्यामणञ्जी ॥ ४१ ॥ पद्नि ॥ सर्वभूमि-पृथिवीभ्याम्, अण्-अञी ॥ वृत्तिः ॥ सर्वभूमिपृथिवीशब्दाभ्यां ययासंख्यमणञी प्रत्ययो भवतः, तस्य निमित्तं संयोगीत्पातावित्येतस्मि-न्त्रिपये । बकोपवाही ॥

41. The affixes an  $(\pm - 3)$  and an  $(\pm / - 3)$  are respectively added to the words sarvabhûmi and prithivi, in the above mentioned sense of "a connection or a portent for its purpose".

This debars हक्. Thus सर्वभूमेनिनित्तं संयाग उत्पातो वा = सार्वभीमः, so also पार्धिवः॥ In सार्वभीमः there is Viiddhi of both members of the compound by VII. 3. 20. तस्येश्वरः ॥ ४२ ॥ पदानि ॥ तस्य, ईश्वरः ॥

वृत्तिः ॥ तस्येति पष्टीसमर्याभ्यां सर्वभूमिपृथिवीशस्त्राभ्यामणभी प्रस्वयौ भवत ईश्वर इत्येतसिन्तिषवे ।

42. To the same bases sarvabhûmi and prithivî, are added the same affixes an and an respectively, in the sense of "lord thereof".

Thus सर्वभूमेरी भरः = सार्वभीमः 'the lord of the whole earth', पाधिबः 'the lord of the earth'.

The word तस्य, showing the genitive construction of the base, has been repeated in this sûtra, though its anuvitti was running into it from V. 1, 38; in order to show that the senses given in V. 1. 38 do not extend further. Had तस्य not been repeated here, the word श्विप: would have been an attribute, like the words स्थान and उत्पात, of the word निर्मिश:

तत्र विदित इति च ॥ ४३॥ पदानि ॥ तत्र-धिदितः-इति-च (अण्-अजी) ॥

मृत्तिः ॥ तत्रेति सप्तमीसमर्थाभ्यां सर्वभूमिपृथिवीग्रम्याभ्यां वयासंख्यमणमी प्रस्वयो भवतः, विदित इत्येतः
सिमर्थे ।

43. To the same bases sarvabhumi and prithivi, being in the 7th case in construction, are added the same affixes an and an respectively, when the sense is that of "known therein".

The word वादतः means known published &c. सर्वभूमी विदितः = सार्वभीनः known in the whole world. So also पार्थितः ॥

44 The affix than (+/- रक) comes in the sense off known therein', after the words loka and sarvaloka, in the 7th case in construction.

Thus लोके विदितः = लैकिकः, सार्वलीकिकः ॥ The irregular Vriddhi of both members takes place by VII. 3. 20.

तस्य वापः ॥ ४५ ॥ पदानि ॥ तस्य-वापः ॥ वृत्तिः ॥ तस्येति सप्तमीसमयादाप इत्येतसिमये यथाविहितं प्रत्ययो भवति ।

45. The above mentioned affixes (V. 1. 18 &c) come after a word in the sixth case in construction, in the sense of 'sown with so much'.

The word वाप: means 'sown therein' i. e. a field. Thus प्रस्यस्य वाप: क्षेपं = प्रास्थिकम् 'sown with a Prastha', द्रीणिकम्, खारीकम्, i. e. a field sown with a quantity of grain measuring a Prastha or a Drona or a Khari.

पात्त्रात्ष्ठन् ॥ ४६ ॥ पदानि ॥ पात्रात्-ष्ठन् ॥ - विकास व वृत्तिः ॥ पास्त्रग्रह्मत् प्रम् प्रस्ययो भवति तस्य वाप इत्येतस्मिन्विषवे । ब्रमोपवादः । विकास विकास विकास विकास

46. The affix shthan ( $\angle$ —xx) comes in the sense of 'sown with so much', after the word patra.

This debars ढम्. The म of छन् is for accent (VI. 1, 197), the पू is for कीए (IV. 1, 41). The word पाच denotes a measure of capacity. Thus पाचस्थापी - पाचिक क्षेत्रम्, sem पाचिकी क्षेत्रमक्षा

तदस्मिन्दृद्धायलामशुल्कोपदा दीयते ॥ ४७ ॥ पदानि ॥ तद्, भस्मिन्, वृद्धि-आय-लाम-शुल्क-उपदा, दीयते ॥

वृत्तिः ॥ तशिते प्रयमासमर्थारसिमिति सप्तम्यपे यथाविहितं प्रत्ययो भवाते यत्तव्यथमासमर्थे वृद्धादि भैत्तरीयते ।

यार्त्तिकम् ॥ चतुर्ध्ययंत्रपसस्यानम् ॥

47. The above mentioned affixes have also the sense of "an interest, or a rent, or a profit, or a tax, or a bribe given thereby or in that".

The affix is added to a word in the first case (त्र्) in construction. The sense of the affix is that of a locative (आसिन्). The word नीयते 'is given' in the singular number joins with each one of the word नृद्धि, साय &c. The sum paid by a debtor to his creditor over and above the principal, is called नृद्धि or interest. The share of profit taken by landlord in villages &c. is called न्याय or rent. The increase over the capital by sale of cloth &c. is called न्याय or profit. The share of the king for protection &c. is called नृद्धि or tax. The present or bribe is called न्याय ॥ Thus पंचास्मिन् नृद्धि वी आयो वा नाभी वा गुल्को वा वपना वा नीयते = पंचकः 'that transaction &c. in which five per cent is given as interest, rent, profit, tax or bribe'. Similarly समकः, ग्राह्मः, ग्राह्मः &c.

Vart:—So also in the sense of a Dative. As पंचाले वृद्धियाँ भाषो वा लाभी वा उपरा वा दीवते = पंचको देवद्ताः "Devadatta to whom five per cent is given as Interest &c". This Vartika may be redundant, if we take the locative as sometimes having the force of dative also. As in the sentence स्वयवाद्वाणे दानं ॥

पूरणादी वहन ॥ ४८॥ पदानि ॥ पूरण, अर्दात, ठन् ॥

युक्तिः ॥ पूरणवाचिनः शब्दावर्ष्वशब्दाव्यव हन् प्रत्यया भवति तवस्मिन्वृद्धायलाभश्चल्कोपवादीयतद्वत्यतिस्-सर्थे । यपाययं हक्टिटनोरपवादः ।

48. The affix than (!— tax) comes in the same sense of "an interest, a rent, a profit, a tax or a bribe given thereby or therein", after a word denoting an ordinal, and after the word ardha.

This debars डक् and टिंडन् ॥ Thus दितीयो वृद्धादिर्यस्तिन् रीयते = दितीयिकः, वृती-विकः, पंचानिकः, सप्तनिकः, अर्द्धिकः ॥ The word अर्द्ध is technically the name of इत्रहार्थ।

भागाद्य ॥ ४९ ॥ पदानि ॥ भागात्, यत्, च ॥

वृत्तिः ॥ भागश्चदशयत् प्रस्ययो भवति । चकाराद्वंभ । तत्तिन्वृद्धायलामश्चन्कोपशः शैयतद्वस्येतासिवर्धे ।

49. The affix yat (4) comes after the word bhaga in the sense of "an interest, a rent, a profit, a tax or a bribe given thereby or therein".

By the word च in the sutra हम् also comes. This debars हम् ॥ Thus भागो वृद्धादिएसिन् द्विते = भाग्यं or भागिकां शतम् ; भाग्या or भागिकां विश्वतिः ॥ The word भाग also denotes क्रपकार्थं ॥

तद्यति वहत्यावहति भागद्वंशादिश्यः ॥ ५० ॥ पदानि ॥ तत्, हरति, वहति, भावहति, भारात्, वशादिश्यः ॥

वृत्तिः ॥ तविति दितीयासमर्थाद्धरत्वादिष्वर्येषु वयाविष्ठितं प्रत्वयो भवति ।

50. The above mentioned affixes, after the word भार preceded by the word धंश &c, have the sense of 'who carries away, or conveys or brings that '.

The case in construction here is accusative (तर्). Thus वंदाभारं इरति, वहति भावहति वा - वांदाभारिकः, कौरजभारिकः, वास्वजभारिकः ॥

Why do we say "after भार"? Observe वंशं हरति, no affixing. Why do we say "preceded by वंश &c". Observe ब्रीहिमारं हरति, no affixing.

According to another explanation, the phrase भाराइ वंशाहिन्यः is explained as भारमूलेभ्यो वंशाहिन्यः. Then the sûtra will mean "the above named affixes come after वंश &c. when they denote a load". Thus भारमूलान वंशान इरित = वांशिकः, कीटिजिकः, बाल्यिकिः। Why do we say "when denoting a load भार"? Observe वंशे इरित ॥ Why do we say after वंश &c.? Observe भारभूलान वृहिन् वहाति ॥ Both these explanations are valid and traditional.

The word इर्ति means to carry to another place or to steal; वहीं means to carry on ones back or head, भारहाते means to produce or bring.

1 वंश, 2 कुटज, 3 बल्वज, 4 मूल, 5 स्थुणा, (स्थुण), 6 अस, 7 अदमन्, 8 अभ्य, 9 सञ्चल $^{9}$ , 10 उश्च, 11 सदु । 11

घस्नद्रव्याप्रयां ठन्कनी ॥ ५१ ॥ पदानि ॥ वस्त-द्रव्याप्रयाम्, ठन्, कनी ॥ कृतिः ॥ वबद्रव्यग्रदाभ्यां दितीयासमर्थाभ्यां यथासंख्य ठन् कन् इत्येती प्रत्ययी मनती हरत्यातिव्यर्थेश्व ।

Thus वस्नं इराति वहति वा = वस्निकः, द्रव्यकः श

संभवत्यवहराति पचिति ॥ ५२ ॥ पदानि ॥ सम्भवति, अवहरति, पचिति ॥
वृत्तिः ॥ क्षति वितीया समर्थविभक्तिरतुवर्त्तते । ततिति वितीयासमर्थास्त्रभवत्यादिष्वर्थेषु वयाविदिवं
प्रत्ययो भवति । तत्राधेयस्य प्रमाणानितरेकः संभवः । उपसंहरणमवहारः । विक्केरनं पाकः ।
वार्त्तिकम् ॥ तत्राचतीति द्वोणादृष्य ॥

52. The above-mentioned affixes have also the

sense of "what is capable of holding that; or takes away that, or cooks that."

The word तर् is understood here, showing that the word in construction to which the affix is to be added should be in the accusative. The word संगद means the capacity to hold the exact quantity; भवहार means 'taking' away, or containing.' Thus मस्यं संगदि = मास्यिकः 'a vessel capable of holding a Prastha measure.' So मस्यमवहाति or पचारि = मास्यिकः 'a vessel or a person that takes away, holds or cooks a Prastha measure.' Similarly काउदिकः and खारीकः ॥ The word संगद does not govern the word पचित, thus मस्यं पचित ब्राह्मणी = प्रास्थिकी' Brâhmanî who cooks a Prastha.'

Vart:—The affix आज also comes after the word ब्रोज in the sense of who cooks that.' e. g. ब्रोज पचाति आआणी = द्वाणी or द्वीजिसी ॥

् आढकाचितपाचात्स्वोन्यतरस्याम् ॥ ५३ ॥ पदानि ॥ आढक, आचित, पात्रात्, सः. अन्यतरस्याम् ॥

मृतिः ॥ भारकाचितपाषशस्थो दितीयासमर्थेभ्यो उन्यतस्यां समवादिष्यर्थेषु सः मत्ययो भवति । 53. The affix kha (इन) may optionally be added in the above sense of 'being capable of holding &c,' after the words adhaka, achita, and patra.

This ख debars हज् which comes in the alternative. Thus माहकं संभवति, अवहरति, पचति वा = आहकीना or आहकिकी, आचितीना or आचितिकी, पाचीणा or पाविकी !!

द्विगोष्ठश्च ॥ ५४ ॥ पद्मानि ॥ द्विगोः, छन्, च ॥
वृत्तिः ॥ भावकाचितपाद्मादित्येव । भावकाचितपाद्मान्ताद् द्विगोः संभवत्यादिष्यर्थेषु छन् प्रत्ययो भवति,
चकाराःख, भन्यतास्त्याव ॥

54. The affix shthan ( — इक ) as well as the affix ख ( रेन ) may optionally come, after the same words adhaka, achita, and patra, being final of a Dvigu compound, the sense being that of 'what can hold, &c.'

The ख is read into the sûtra by the word च of the aphorism These two affixes ख and छन् being especially ordained, are not to be elided by V. 1. 28. But when in the alternative, we add the general affix ढम्, then it is elided by V. 1. 28. The न् of छन् is for accent (VI. 1. 19). and the च for कीच्॥ Thus we have 3 forms:—प्राविककी, ब्यावकीना, or ब्यावकी; ब्याचितिकी, ब्याचितीना, ब्याचिता. In this case of ब्याचिता the feminine is not formed by कीच् (IV. 1. 21) because of the specific prohibition contained in IV. 1. 22. So also च्याचिकी, द्विपाचीचा and द्विपाचीच

कुलिजाल्डक्सी च ॥ ५५ ॥ पदानि ॥ कुलिजात्, सुक्, स्ती, च ॥ वृत्तिः ॥ दिगोरिक्षेत्र कुलिजग्रहमन्ताद् द्विगोः संभवतादिष्यर्थेषु सुक्सी भवतः । चकारासंभ भन्यतरस्याः सहणातुद्वत्या सुगपि विकल्यते ॥ 55. After the word kulija, being the final of a Dvigu, there is optionally the elision of the above affixes, or the adding of the affix আ (হব), in the sense of 'what can hold that &c'

By আ the affix প্ৰস্থ is also added. The elision being optional, the affix হয় V. 1. 18 may optionally be elided by V. 1. 28. Thus we get four forms: ছিকুলিজিলী ( প্ৰস্.), ছিকুলিজীলা ( অ.), ছিকুলিজা ( তম্ দুক্,), ছিকুলিজিলী (তম্) u In the last example, there is not vriddhi of the second term, though it was so required by VII. 3. 17. The anomaly is explained by holding that the word ফুলিজ should be included in the exception along with संज्ञा and शाय of VII. 3. 17.

सोस्यांशवस्त्रभृतयः ॥ ५६ ॥ पदानि ॥ स्तो, अस्य, अंश, वस्त, भृतयः ॥ वृत्तिः ॥ स इति प्रयमासमर्यारस्योति पष्ठपर्ये वयाविहितं प्रत्ययो भवति वत्तत् प्रयमासमर्थनंशवस्त्रप्रेने सा भवन्ति ॥

56. The affixes taught in V. 1. 18 &c have also the sense of 'this is his portion, price or pay.'

The सः shows that the case in construction is nominative. The word अंश means 'share,' वस्त means 'price,' शृति means 'wages.' Thus पंच अंशो वस्तो वा शृतिवांस्य = पंचतः 'whose portion, price or pay is five.' So सप्ततः, साइसः ॥

तदस्य परिमाणम् ॥ ५७ ॥ पदानि ॥ तद्, अस्य, परिमाणम् ॥
वृत्तिः ॥ तरिति प्रथमासमर्थो इत्येति षष्ठपर्थे यथाविहितं प्रत्ययो भवति वत् प्रथमासमर्थे परिमाणं चेत्तस्वति ।

57. The affixes V. 1. 18 &c have the sense of "this is its measure."

The word तर् shows that the word in construction should be in the nominative case. Thus प्रस्थः परिमाणमस्य = प्रास्थिको राशिः 'a heap whose mass is a Prastha.' So also खारीकः, शस्यः, श्रातिकः, साहस्रः, द्वीणिकः, कौडविकः, वार्षश्चिकः, वार्षश्चिकः, वार्षश्चिकः, वार्षश्चिकः, वार्षश्चिकः, वार्षश्चिकः, विस्तारातिकः ■

Why the words तर्स्य have been repeated in this sûtra, when their anuvitti could have been drawn from the last aphorism, the word सा उ स्व and तर्स्य being the same? The repetition shows that the affixes are again ordained, so that the elision taught in V. 1. 28 does not apply. Thus हूं पछी जीवित परिमाण-मस्य = द्विपाष्टकः, दिसामितकः, ॥ Here the affix is not elided by V. 1. 28.

· संख्यायाः संश्वासंघस्त्राध्ययनेषु ॥ ५८ ॥ पदानि ॥ संख्यायाः, संग्वा-संघ-स्त्र-अध्ययनेषु ॥

58. The affixes V. 1. 18 &c come after a word denoting a numeral, in the sense of "this is its measure," when the word so formed means a Name, a Multitude, a Book, or a fixed way and mode of study.

The phrase तत्त्य परिमाण is understood here. The word in construction to which the affix is to be added should be in the nominative case. When it is a Name, the affix does not change the sense of the radical. Thus पंचता — पंचा 'the Five' as पंचता शक्त्या, विका 'the Three'— शालहायनाः ॥ The sense of the primitive is changed when it means a संघ 'a multitude or flock'; as पंचतः संघः, सहतः ॥ So also when it means a स्घ 'a Book', as, सहायध्यायाः परिमाण मस्य स्वस्य — सहतः ॥ So also when it means a स्घ 'a Book comprising Eight Adhyayas'. So also रशके वैयाप्रपरीयम्, विकं काशकृत्यम् ॥ Is not a collection of Adhyayas the same as संघ:? No, the word संघः is confined to a collection of living beings only.

The word अध्ययन means 'study'. Its numerical measure (संस्था परिमाण) means the particular number of times, or ways in which it should be read. Thus पंचकोऽधीतः 'what is studied five-times or in five modes' सप्तकोऽधीतः so also भएकः or मदकः ॥

Vart:—The affix द comes after the words पंचर्च &c, when the word means a Stoma. As, पंचर्च मन्त्राः परिमाणमस्य = पंचर्चाः स्तोमः, सप्तर्याः स्तोमः &c. The indicatory द causes the elision of final (दि) by VI. 4. 143, in the cases of words like एकर्विचः &c. In the case of पंचर्चाः the द is elided by VI. 4. 141.

Vart:—The affix दिनि comes in the Chhandas after words ending in दात and दान, as, पंचरियनोद्धंगासाः, विशिनो गासाः ॥

Vart :-- So also after the word विश्वति, as विश्वनोऽद्गिरसः ॥

पङ्किविशति त्रिशबत्वारिशत्पञ्चाशत्यष्टिसप्तत्यशीतिनवतिशतम् ॥ ५९ ॥ पदानि ॥ पङ्कि, विशति, त्रिशत्, चत्वारिशत्, पञ्चाशत्, पष्टि, सप्तति, अशीति, नवति शतम् ॥

वृत्तिः ॥ तरस्य परिमाणमिति वर्त्तते । पङ्क्तयास्यः ग्रह्श निपात्यन्ते । यदिह रुक्षणेनानुपपत्र तस्तर्वे निपात-मास्तिद्धम् ।

59. The following words are anomalous: pankti 'a verse', vinsati 'twenty', trinsat 'thirty', chatvarinsat 'forty', panchasat 'fifty', shashthi 'sixty', saptati 'seventy', asîti 'eighty', navati 'ninty', and sata 'a hundred'.

The words सदस्य परि , जिस् are understood here also: पंक्ति is formed by adding ति to पंच, the final being elided, meaning 'a verse the measure of which is five', i. e. a half-quarter consisting of 5 syllables. The word विश्वति is formed by adding श्रांतिच् to the word विश् which replaces the two word ह्यों-

र्शातः as हो रशतो परिमाणमस्य संघस्य - विश्वतिः ॥ So the affix शत् comes after विश् representing वयोरशतः ; so for जनुणों रशतों we have अस्वारिष् and then add शत्. similarly with पंचाशत्॥ Similarly with the rest.

Note:—All the rest appears to be the conjectural etymology of Patanjali and Kasika-Kara, and hence it is omitted.

The word पंक्ति also means 'a line'. As ब्राह्मणपङ्क्तिः, पिपीलिका पंक्तिः ॥ Here the sense has no relation to its etymology.

पञ्चद्दराती वर्गे वा ॥ ६०॥ पदानि ॥ पञ्चत्-द्रशती-धर्गे-वा ॥ वृत्तिः ॥ पञ्चत् इश्चत् इत्येती निपारयेते तसस्य परिमाणमित्यसिनिषये वर्गेनिषेते ।

60. The words panchat and dasat in combination with varga, may be anomalously so formed, in the sense of this is its measure.

This ordains दाति instead of क्षत् V. 1. 22, which also comes in the alternative. As पंचहर्गः, इहाहर्गः or पंचकोषगः, इहाकोहर्गः ॥

सप्तनोञ् छन्दासि ॥ ६१ ॥ पदानि ॥ सप्तनः, अभ्, छन्दस्ति ॥
वृत्तिः ॥ वर्गदृत्येव । सदस्य परिमाणमिति च । सप्तन्त्वारगण्डन्त्वि विषये ऽम् प्रस्वया भवति वर्गेभिषेवै ।

61. The affix an  $(\pm 1/-3)$  comes after the word saptan, in the Chhandas, when the meaning is that of a Varga.

As सप्त साप्तान्यसूजन् ॥ The phrase तरस्य परिनाण is understood here.

त्रिराचत्वारिंशतोर्घाद्यणे संज्ञायां डण् ॥ ६२ ॥ पदानि ॥ त्रिशत्-चत्वारिंशतोः, ब्राह्मणे, संज्ञायाम, डण् ॥

वृत्तिः ॥ तरस्य परिमार्णामस्यतः । वर्गद्दति निवृत्तम् । विश्वचत्वारिशच्छव्यभ्यां संज्ञायां विषवे उत्त् प्रत्ववे भवति, तरस्य परिमाणमित्येतस्मिन्विषये ब्राह्मणेभिषेते ॥

62. The affix dan (±—a) comes after the words trinsat and chatvarinsat, in the sense of 'this is its measure', when it is the Name denoting a Brahmana-book.

The word वर्ग does not govern this sûtra. The indicatory इ causes the elision of the last vowel with the consonant that follows it (VI. 4. 143). The force of the locative case in ब्राह्मणे is that of अभिध्य and not विषय, i. e. when the word means a Brahmaṇa itself. Had the force been that of विषय, it would have meant, 'in the Brahmaṇa literature'. As विश्वरूपायाः परिमाणनेषां ब्राह्मणानां = विश्वानि ब्राह्मणानि 'The Brahmaṇa containing thirty Adhyayas'. So आखारिशानि ब्राह्मणानि ॥ These being the names of certain Brahmaṇas.

तर्रहिति ॥ ६३ ॥ पदानि ॥ तद्-अर्हिति ॥ पृत्तिः ॥ तरिति हितीयासमर्थार्रहेति हरयसिम्नयें यथाविहितं परवयो भवति ॥

Digitized by Google

ł

63. The affixes V. 1. 18. &c, have also the sense of 'who deserves that',

The case in construction here is accusative. Thus श्वेतच्छचमहीत = श्वेत-च्छित्रिकः "who deserves the White Umbrella". So also वास्त्रयुग्निकः, श्वत्यः, श्वतिकः साहयः ॥

छेत्रादिभ्यो नित्यम् ॥ ६४ ॥ पदानि ॥ छेदादिभ्यः,नित्यम् ॥ वृत्तिः ॥ नित्यमहनं प्रत्यवार्यविशेषणम् । छेदादिभ्यो दितीवासमर्थेभ्यो नित्यमईतीत्यसिन्नर्ये वयाविहतं प्रत्ययो मदति ॥

64. After the words six &c in the second case in construction, the above-mentioned affixes have the sense of "who deserves that under all circumstances".

Thus छेवं नित्यमहित - छैविकः, so also भैविकः ॥

¹ छित, 2 भित, 3 होइ, 4 तोइ, 5 मर्त ( वर्त ), 6 कर्ष, 7 तीर्घ°, 8 संप्रयोग, 9 थिप्रयोग, 10 प्रयोग<sup>®</sup>, 11 विप्रकर्ष, 12 प्रेषण, 13 संप्रम, 14 विप्रम<sup>®</sup>, 15 विकर्ष<sup>®</sup>, 16 प्रकर्ष<sup>®</sup>, 17 विराग विरङ्गं ख (from विराग is formed वैरङ्गिक ), ॥

शीर्वच्छेदाद्यस्य ॥ ६५ ॥ पदानि ॥ शीर्ष-छेदात्,यत्, स्व ॥

वृत्तिः ॥ शीर्षच्छेदश्चन्दाद् दितीयासमर्थात्रित्यर्महतीत्यस्मित्रर्थे यत् परययो भवति चकारास्ययाविहितच ॥

65. The affix yat (4) as well as the above affixes come after the word Sîrshachchheda in the accusative, in the sense of 'who deserves that under all circumstances'.

Thus शिरक्छेरं निरवमहीते = शीर्षच्छेयः, or शैर्षच्छेरिकः ॥ The word शिरस् is changed irregularly into शीर्ष before the affix.

व्यक्तादिश्यो यः ॥ ६६ ॥ पदानि ॥ व्यक्तादिश्यः, यः ॥
वितः । निर्यानिति निवृत्तम्॥ व्यक्ताविश्यो दितीयासमर्थेभ्यो ऽईतीत्यस्मित्रर्थे वः प्रत्ययो भवति । वक्तोपवादः ।

66. After the words danda &c in the accusative, the affix ya comes in the sense of 'who deserves that'.

The word निस्य does not govern this sûtra. This ब debars हक् V. 1. 19. Thus क्ष्डमहीत = क्ष्डम: 'deserving to be killed'. मुसल्ब: &c.

1 इण्ड, 2 मुसल, 3 मधुपर्क, 4 कथा, 5 अर्थ, 6 मेघ, 7 मेथा, 8 सुवर्ण, 9 उदक, 10 वथ, 11 युग, 12 ग्रहा, 13 माग, 14 इम, 15 अङ्ग, 8

Note.—The Sidhanta-Kaumudi gives the sutra as क्ण्डाकियो वत्; another version gives the sutra as क्ण्डाकियः only drawing the affix वत् from the last sutra.

छन्द्सि च ॥ ६७ ॥ पद्मानि । छन्द्सि,च (यत्) ॥ वृत्तिः । प्रातिपदिकमानः च्छन्तासि विषयं तर्वतित्यासिन्नर्थे बत् प्रत्ययो भवति । ब्रघादीनामपवादः ।

67. The affix yat (यं) comes in the sense of 'deserving that', in the Chhandas, after every prâtipadika.

D.

This debars हम् &c. Thus उदस्या वृत्तयः, श्रृँप्यः पलाशः, गैंस्यों देशः ॥ See VI. 1. 213.

पात्राद् धंश्च ॥ ६८ ॥ पदानि ॥ पात्रात्, धन्, च ॥ वृत्तिः । पात्रश्रदाद् पन् प्रत्ययो भवति चकारायण्य, तर्रहतीत्यस्मित्रर्थे । टक्टमोरपवादः ।

68. The affix ghan ( ८ इयं) together with yat (वं) comes in the sense of "deserving that", after the word patra.

This debars इक् and इम् ॥ The word पाच denotes measure also. Thus पाचमहेति - पाइयः or पाचियः ॥

कडङ्करदक्षिणाच्छ च ॥ ६९ ॥ पदानि ॥ कडङ्कर-दाक्षिणात, छ, च ॥
वृत्तिः । कडङ्करत्रक्षिणाग्रस्ताभ्यां छः प्रत्ययो भवति, चकापग्रच्च तर्वहतीत्यस्मिन्विषये । क्कोपनाकः ।

69. The affix chha ({\far}) as well as yat (4) comes in the sense of 'deserving that', after the words kadankara and dakshina.

This debars हक् ॥ Thus क्षडहूरमहेति = क्षडहूरीयः or क्षडहूराः 'one deserving straw' such as a cow. So also दक्षिणीयः or दक्षिण्यो ब्राह्मणः 'a Brahmaņa deserving alms.'

स्थालीविलात् ॥ ७० ॥ पदानि । स्थालीबिलात्-(छ-यता) वृत्तिः । छवतावतुवर्तेते । स्थालीबिलग्रन्सच्छयतो प्रत्यया भवतः तर्वहतीम्यस्मिन्नर्थे । इकोपवाही ।

70. The affixes chha (ईय) and yat (य) come in the sense of 'deserving that,' after the word sthâlîbila.

This debars इकः॥ Thus स्थालीविलीयास्तण्डुलाः or स्थालीविल्याः 'rice deserving the pot' i. e. cookable rice.

यहार्त्विग्भ्यां घलञ्जो ॥ ७१ ॥ पदानि । यद्ग-त्रद्वत्वग्भ्याम्-घ-कञी ॥ वृत्तिः । यज्ञचन्तरत्विक्षव्याच्य यथासंख्यं घलमौ प्रत्ययो भवतः तर्वतीत्यिस्मिन्विषये । वक्षोपवासै । वार्त्तिकम् ॥ यज्ञास्त्रिग्भ्यां तत्कर्मार्वतीत्युपसंख्यानम् ॥

71. The affixes gha (इय) and अझ (+'-रंन) come respectively after the words yajña andritvija, in the sense of 'deserving that.'

This debars ढक् ॥ Thus चित्रयो ब्राह्मण: 'a Brahmana worthy of honor at a sacrifice.' आर्थिजीनी ब्राह्मण: ॥

Vart:—After the words yajña and ritvija, these affixes have also the sense of "deserving the performance thereof". Thus यहाकार्गहित = यहियो देश: ' a place fit for the performance of sacrifice.' यहियक कार्गहित = सार्विश्रीन ब्राह्मणकुलम् ॥

Here ends the governing power of इक् V. 1. 19: hence forward is the government of इम् V. 1. 18.

पारायणतुरायणचान्द्रायणं वर्त्तयति ॥ ७२ ॥ पदानि ॥ पारायण-तुरायण-चान्द्रा-यणम्, वर्तयति ( ठञ् ) वृत्तिः । समयंविभक्तिरद्ववर्तते । महंतीति निवृत्तव । पारायणादिश्यो दितीवासमर्थेश्यो वर्त्तवतीत्वत्मिमर्थे इम मस्ययो भवति ।

72. The affix than (+/— va. V. 1. 18) comes in the sense of 'who performs this', after the words parayana, turayana and chandrayana, being in the 2nd case in construction.

The force of शहीत ceases. Thus पारायणिक श्छाच 'a pupil, who reads under a teacher': तीरायणिको वजनानः, चान्द्रायणिकस्तपस्त्री ॥ The word पारायण means a 'teacher' (परस्य करोति) ॥

ंस्यायमापसः ॥ ७३ ॥ पदानि ॥ संद्यायम्-आपस्र (ठस्) ॥ 'बृक्तिः । संद्यवराष्ट्राद् द्वितीयासमर्यादापत्र इत्येतस्मित्रये वस् मत्ययो भवति ।

Thus संशयमापत्रः माप्तः = सांशयिकः स्याष्टः "a doubtful pillar", i. c. in a precarious state.

योजनं गच्छति ॥ ७४ ॥ पदानि ॥ योजनम्-गच्छति ( ठञ् ) ॥
वृत्तिः ॥ योजनपाष्ताद् दितीयासमर्याद् गच्छतीत्यस्मिन्नर्थे बन्ध् प्रस्ययो भवति ॥
वार्त्तिसम् ॥ कोश्चरतयोजनशतयोश्यसंख्यानम् ॥
वा॰ ॥ ततो प्रभगननमहंतीति च कोश्चरतयोजनशतयोक्यसंख्यानम् ॥

74. The affix than comes in the sense of 'who goes', after the word yojana in the accusative construction.

Thus चोजनं गच्छति - योजनिकः #

Vart:—So also after the words क्रोश्चरत and योजनशत. As क्रीश्वशतिकः,

Vart:—The affix after these two words means also "who is worthy to be approached from so far". As क्रोग्रग्रात्विनम्बन्धितको भिशुः, योजनग्रातिक भाषार्थः ॥

पथः ष्कन् ॥ ७५ ॥ पदानि ॥ पथः- ष्कन् ॥ वृत्तिः ॥ पथिन्शब्हाद् दितीयासमर्याद् गच्छतीत्यस्मित्रथे ष्कन्यत्ययो भवति ॥

75. The affix shkan  $(2-\pi)$  comes in the same sense of 'who goes there', after the word patha, being in the 2nd case in construction.

Of the affix कतन, ए is for कीए (IV. 1. 41), and मू for accent (VI. 1. 197).
'As पन्यानं गच्छति = पैथिकः fem. पथिकी ॥

पन्थो ण नित्यम् ॥ ७६ ॥ पदानि ॥ पन्थो,ण,नित्यम् ॥ वृत्तिः ॥ नित्यमहणं प्रत्यवार्थविशेषणम् । पयः पन्थ इत्ययमादेशो भवति णम प्रत्यवो नित्वं गच्छतीत्वस्ति-न्विपवे ॥

76. The affix na  $(\pm a)$  comes after the word pantha, which becomes the substitute of pathin, the sense of the affix being "who always goes".

The word निरंद qualifies the sense of the affix. Thus पन्यानं निरंद गच्छ-ति = पान्यः as पान्यो भिक्षां याचते ॥ Why निरंद ? See पायकः ॥

उत्तरपथेनाहतं च ॥ ७७ ॥ पदानि ॥ उत्तरपथेन-आहृतम्-च (ठञ्)॥
वृत्तिः ॥ निर्वेशवेव समर्थविभक्तिः । उत्तरपथश्रव्यासृतीयासमर्थाशहतमित्येतस्मिन्तिषवे हम् प्रस्वकी
भवति ॥

वार्त्तिकम् ॥ भाइतप्रकरणे वारिजङ्गलस्यलकान्तारपूर्वपदादुपसंख्यानम् ॥

बा॰ ॥ अजन्य शह्कुपयाभ्यां चोपसंख्यानम् ॥ वा॰ ॥ मधुक्रमरिचयोरम् स्थलात् ॥

77. The affix seq comes, after the word 'uttarapatha' in the third case in construction, in the sense of 'who passes by that way' and 'what is conveyed by that way'.

The construction of the sûtra shows that the base must be in the 3rd case. The word च shows that the word गच्छति 'who passes by that way' should also be read into the aphorism. Thus उत्तरपरेनाइतं - भीत्तरपरिकद् or चत्तरपरेन गच्छति - भीतरपरिकद ॥

Vart:—So also after the word प्रथा preceded by the words बारि, अहन्द, स्थल, कान्तार the affix has the sense of 'conveyed by that way' or 'passing by that way'. As वारिपयेनाइतः = वारिपयिकम, वारिपयेन गच्छति = वारिपयिकः, so also आहून-पयिक, स्थालपयिक, कान्तारपथिक, masculine or neuter according as the affix means conveyed or passing.

Vart:—So also after the words अञ्चलय and शंकुपय as, अञ्चलयेनाहतं गच्छाति वा = आञ्जलियकः, शांकुपिकः ॥

Vart:—The affix अप् comes after the word स्थलप्य when the thing conveyed or brought means honey' or 'pepper'. As स्थालप्यं मधुकं, स्थालप्यं मिश्चिम् ॥

कालात् ॥ ७८ ॥ पदानि ॥ कालात् ( ठञ् ) ॥ वृत्तिः ॥ कालाविध्यधिकारः । यदित कर्षमनुक्रमिष्यामः कालाविध्येवं तद्वेदितस्यव् ॥

78. In the following sûtras, the phrase "after a word denoting time", should be supplied to complete the sense.

The word कालात् bears rule in the following aphorisms upto V. 1.96 inclusive. Thus the next sutra तेन निर्वृत्तम् means 'accomplished by means thereof'. We must read the word काल into it. As नासेन निर्वृत्तम् नासिकन् &c.



### तेन निर्वृत्तम् ॥ ७९ ॥ पदानि ॥ तेन-निर्वृत्तम् ॥ कृतिः ॥ तेनेति नतीयासमर्थात्कालवा निनः पातिपरिकालिर्वृत्तमित्यस्मित्रर्थे इम् प्रस्ययो भवति ॥

79. The affix than  $(\pm/-5\pi)$  comes after a word denoting time, being in the third case in construction, in the sense of "to be accomplished by that time".

Thus भट्टा निर्वृत्तं = भाद्रिकम् "to be accomplished in a day" i. e. a certain portion of reading &c, भार्थमासिकम्, सांवत्सरिकम् ॥

तमधीष्टो भृतो भूतो भावी ॥ ८० ॥ पदानि ॥ तमधीष्टो, भृतः, भूतः, भावी ॥
बृत्तिः ॥ तमिति दितीयासमर्यास्कालवाषिनः प्रातिपरिकारधीष्टो भृतो वा भावीस्यस्मित्रये यथाविहितं
प्रस्वयो भवति ॥

80. The above-affixes come after a word expressing time, in the accusative case in construction, in the senses of "solicited to instruct for such a period, hired for such a period, which had lasted for such a period, or which will last so long".

The word स्पीष्टः means "honorary office", therefore 'one solicited to teach, but who accepts no pay' III. 3. 161, मृतः means "engaged on wages", मृतः means 'the time pervaded or occupied by its existence', and भावी the same as last in the future. The word denoting time will be in the second case by II. 3. 5. Thus मासमधीष्टः = मासिकोऽध्यापकः, so also मासंभूतः = मासिकः कर्मकरः, मार्स- मासिको ध्याधिः, मासंभावी = मासिक इस्तवः ॥

Q. The solicitation (अध्येषण) and hiring (भरण) only take a short time, how can these acts extend over a month?

A. It is not these acts, but their results which extend over a month, such as, teaching and serving.

मासाद्वयसि यत्स्वजी ॥ ८१ ॥ पदानि ॥ मासाद्, घयासि, यत्-स्वजी ॥ वृत्तिः ॥ मासग्रदाद्वयस्यभिषेवे बख्यमी पत्यवी भवतः । हमोऽपवारी ॥

81. The affixes yat (ं य) and khan (± र्व) come after the word masa, in denoting 'age'.

This debars इस् ॥ The word भूतः of the previous sûtra should be read into this. Thus मासंग्रतः = मास्यः or मासीनः 'a month old'.

Why do we say when denoting 'age'? Observe मासिकः ॥

हिगोर्येष् ॥ ८२ ॥ पदानि ॥ हिगोः, य**ए ॥** 

वृत्तिः ॥ मासाद्वयसीति वर्तते । मासान्तार् द्विगोर्यप् प्रत्ययो भवति वयस्यभिधेवे ।

82. The affix yap (य) comes after the word måsa when forming a Dvigu compound; and meaning 'age'.

Thus ही मासी भूतः - दिमास्यः, विमास्यः ॥

यणमासाण् ण्यास ॥ ८३॥ पदानि ॥ षणमासात्, ण्यत्-च ॥ वृत्तिः ॥ वयसीत्येव । षण्मासग्रहगृद्यस्यभिषये ण्यत् प्रत्ययो भवति, वर्षः ॥

83. After the word shanmasa, come the affixes nyat (+--यं) as well as यए and उज्, in the sense of 'age'.

Thus पाण्मास्यः, पण्मास्यः, and पाण्मासिकः ॥

अवयसि ठंश्च ॥ ८४ ॥ पदानि ॥ अवयसि, ठन्, च ॥ वृत्तिः ॥ पण्मासश्रदश्वरवस्यभिधेषे बन् प्रत्ययो भवति ॥

84. The affix than  $(-1-\xi \pi)$  comes also after the word shanmasa, when 'age' is not meant.

The च draws in the affix ण्यत् also. Thus पण्नासिकः or पाण्नास्यो रागः 'a disease lasting six months'.

समायाः खः॥ ८५॥ पदानि॥ समायाः, खः॥

वृत्तिः ॥ अभीष्टार्यस्त्यारो ऽर्था अनुवर्त्तन्ते । समाग्रन्तार् दितीयासमर्याद् अभीष्टारिष्य**र्थेषु खः प्रत्यको** भवति । ढञ्जोपवारः ॥

85. The affix kha (ईन) comes in the fourfold senses of solicited, hired, lasted, and will last, after the word sama.

This debars ढम्॥ Thus सनामधीरो, भृतो भृतो भाषी वा = समीनः ॥ Some say, the sense of the affix is तेन निर्वृत्तं V. I. 79, as समया निर्वृत्तः = समीनः ॥

द्विगोर्चा ॥ ८६॥ पदानि ॥ द्विगोः-चा (सः) ॥

वृत्तिः ॥ समायाः ख इत्येव । समाग्रव्हान्ताद् द्विगोर्निर्वृत्तादिष्वर्थेषु पञ्चसु वा खः प्रत्ययो भवति ॥

86. The affix kha comes optionally in the senses taught in V. 1. 76, 80, after the word Sama, forming a Dvigu.

In the alternative ढम् will also apply. The Vartika taught in V. 1. 20 (भाग्वतेः संख्यापूर्वपदानां सदन्तमहण मलुकि) applies here also. Thus द्विमासीनः or दैमा-सिकः, चिमासीनः or देमा-सिकः ॥

रात्रयहस्संवत्सराध्य ॥ ८७ ॥ पदानि ॥ रात्रि-अहः-संवत्सरात्, च ( खः ) ॥
वृत्तिः ॥ रात्रि भइः संवत्सर इत्येवमन्ताद् हिगोर्निर्वृत्तादिष्त्रयेषु वा खः प्रत्ययो भवति । खेन छुन्हे पक्षे ङ-मपि भवति ॥

87. The affix kha optionally comes in the fivefold senses (V. 1. 79, 82), after the words ratri, ahan, and samvatsara, occasioning a Dvigu.

In the alternative डम् will also come. Thus दिरात्रीणः, देशविकः, द्वाहीनः VI. 4. 145 or देशिकः, दिसंवस्सरीणः, दिसांवस्सरीणः VII. 3. 15.

धर्षाल्लुक् च ॥ ८८ ॥ पदानि ॥ घर्षात् ' सुक्त्, च ॥ वृत्तिः ॥ हगोरित्वेव । वर्षान्ताद् हिगोर्निर्वृत्ताविष्वर्येषु वा खः प्रस्ववो भवति । पक्षे इस् । तवीच वा सुरभवति ॥

88. The above affixes kha and the may also be elided after a Dvigu ending in varsha.

The affix ख as well as हम come in the five fold senses V. 1. 79, 80, after the word वर्षा forming a Dvigu; and these two affixes may also be elided optionally. Thus we have three forms; दिवर्षीणो, दिवार्षिको or दिवर्षो ध्याधिः 'a disease that lasted two years'. Compare VII. 3. 16; but when the sense is that of भाषी, the form will be देवर्षिकः #

चित्तवाति नित्यम् ॥ ८९ ॥ पद् नि ॥ चित्तवति-नित्यम् ( छक् ) ॥

वृत्तिः ॥ वित्तवति प्रत्यवार्ये अभिधेव वर्षशब्दान्ताद् विगोर्निर्वृत्तादिष्वर्येषूत्वप्रस्य पत्यवस्य नित्यं लुग्मवति॥

89. The affixes meaning accomplished &c V. 1. 79, 80, are necessarily elided after the word varsha forming a Dvigu, when it refers to a being endowed with reason.

Here the elision is compulsary and not optional as in the last. Thus दिवपों सरकः 'a boy two years old'. Why do we say चित्तवि "when meaning endowed with reason"? Observe दिवधींना ध्याधिः ॥

षिष्ठकाः षष्टिरात्रेण पञ्चन्ते ॥ ९०॥ पदानि ॥ षष्टिकाः, षष्टिरात्रेण, पञ्चन्ते ॥
वृत्तिः ॥ षष्टिकग्रन्ते निपात्यते. बहुदचनमतन्त्रम् । षष्टिराचग्रन्ताचृतीयासमर्यात्कन् प्रत्ययो निपात्यते पच्चन्तर्रायेतस्मित्रर्थे, राषिग्रम्हस्य च स्त्रोपः ॥

90. The anomalously formed word shashtikah has the meaning of "what are matured in six nights".

The word पश्चितः may be said to be formed by adding कत् to पश्चिष in the 3rd case in construction, then eliding the word पाचे, the force of the affix being 'matured'. Thus पश्चित्रेण पच्यन्ते = पश्चितः 'a kind of barley'. It is a name of barley and therefore does not apply to pulse, beans &c, though they may also ripen in six days.

बत्सरान्ताच्छश्छन्द्सि ॥ ९१ ॥ पदानि ॥ वत्सरान्तात्, छः, छन्द्सि ॥ बत्सरान्तात्, छः, छन्द्सि ॥ बत्सरान्तात्मातिपरिकानिर्वृत्तारिष्यर्थेषु छन्द्सि विषवे छः प्रत्ययो भवात । हमोपवाहः ॥

91. The affix chha (रेंच) comes in the Chhandas, in the fivefold senses taught in V. 1. 79, 80, after a stem ending with vatsara.

This debars उम् ॥ Thus इक्स्सरीयः, इत्तवस्तरीयः ॥
संपरिपूर्वात्त्व च ॥ ९२ ॥ पदानि ॥ संपरिपूर्वात् ख च ॥
वृत्तिः ॥ संपरिपूर्वादस्तरान्ताव्यातिपरिकाच्छन्तति विषये निर्वृत्ताहिष्ययेषु सःमस्ययो भवति, चकायच्छन्न ॥ रे

92. The affixes स्व (ईन) and छ (ईय) come in the Chhandas in the fivefold senses taught in V. 1. 79, 80, after the word vatsara, when preceded by sam and pari.

Thus संवत्सरीण and संवत्सरीयः, परिवत्सरीणः and परिवत्सरीयः । तेन परिजय्यलभ्यकार्यसुकरम् ॥ ९३ ॥ पदानि ॥ तेन-पारिजय्य, लभ्य, कार्य, सुकरम्-(ठञ्) ॥

वृत्तिः ॥ तेनेति वृतीयासमर्यास्कालवात्रिनः प्रातिपिक्षात्परिषयं लभ्य कार्य्य सुकर इत्येतेष्यथेषु इस् प्रस्ययो भवति ॥

93. The affix than (±/— van or van) comes after a word denoting time, in the 3rd case in construction, in the sense of "to be subdued, to be gained or attained, to be completed and to be easily completed in that time".

Thus मासेन परिजय्यः (शक्यते जेतुं) = मासिको ध्याधिः, सांवस्परिको ध्याधिः, मासेन स्व्यः = मासिकः पटः, मासेन कार्ये = मासिकं चान्द्रायणं, मासेन सुकरो = मासिकः प्रासावः ॥

तद्स्य ब्रह्मचयम् (ठञ्)॥ ९४॥ पदानि॥ तत्-अस्य, ब्रह्मचर्यम् ॥
वृत्तिः॥ तिर्ति प्रथमा समर्थारस्येति षष्यार्थे उम् प्रत्ययो भवति, यत्तरस्येति निर्दिष्टं ब्रह्मचर्ये चेद्भवति॥
तिर्तिति वितीयासमर्थास्कालवाचिनः प्रातिपिकारस्येति षष्यार्थे उम् प्रत्ययो भवति ब्रह्मचर्ये चेद्गम्यति॥
वार्त्तिति वितीयासमर्थास्थः पष्टीसमर्थेभ्य उपसंख्यानम्॥ वा०॥ तत्तरतिति च॥
वा०॥ भवान्तरदिशारिभ्यो जिनिर्वन्तव्यः॥ वा०॥ भष्टाचलारियतो इद्वंच जिनिष्य वक्तव्यः॥
वा०॥ चातुर्मास्यानां यत्रेपच इद्वंच जिनिष्य वक्तव्यः॥ वा०॥ चतुर्मासाष् प्रदेश ॥
वा०॥ संज्ञायामण्यक्तव्यः॥

94. The affix than comes after a word of time in the sense of "an abstinence that lasts so long" or "who practises abstinence so long".

The word सर् shows that the word must be in the accusative case : अस्य shows the force of the affix, ब्रह्मचर्यः joins both. Thus मासं ब्रह्मचर्यमस्य = मासिको ब्रह्मचर्यो "who practises abstinence for a month". So also आर्थमासिकः, सांवरसरिकः ॥

Another explanation is, the affix than comes after a word in the first case in construction, when the sense is that of an abstinence which lasts for such a period. As मासोऽस्य ब्रह्मचर्यस्य = मासिकं ब्रह्मचर्यम् " an abstinence lasting for a month". धार्थमासिकं, सांवस्यरिकं ॥

In the first case the affix relates to a person, in the second, to the vow itself. Both these explanations are valid, as the structure of the aphorism is open to both constructions.

Vart:—So also after the words महानाझी &c in the genitive construction. As महानामिकन्, भारानिकन्, आस्त्वि न्नतिकन् ।

Vart:—After those words, the affix means also who practises that'. As महानाभी अर्थेत = माहानामिकः, आदिख्यातिकः, गौरानिकः ॥ महानाभी + उझ = महानामन् + उझ (VI. 3. 35 Vart) = माहानामिकः (VI. 4. 144). महनाम्न्य ऋषः, तत् सहचरितं अतं ॥

Vart: - The affix दिनि comes after the words भदान्तरहीशा &c, in the

sense of 'who practices'. As अवान्तरहीशांचरित = अवान्तरहीशी, तिलब्रितिष् ॥

Vart:— The affixes इंदुन् and दिनि come after the word अष्टचरनारिश्चन्, as अष्टचरनारिश्चर्याणि अर्तचरति = अष्टचरनारिश्चनः or अष्टचरनारिश्चन् ॥

Vart:—The same affixes come after the words चतुर्गास्य &c, the final व being elided. As चतुर्गास्यानि चरीत = चातुर्गासकः or चातुर्गासिन् ॥

Vart:—The affix ण्य comes after चतुर्गास, in the sense of 'produced there'. As चतुर्श मासेषु भवानि = चातुर्गास्यानि ॥ It refers to a sacrifice,

Vart:—The affix अज् comes, when it is a Name, as, चतुर्चु नासेषु भवा = चातुर्मासी पार्जनासी ॥ So also आपाडी, कार्तिकी, काल्यनी ॥

तस्य च दक्षिणा यज्ञाख्येभ्यः ॥ ९५ ॥ पदानि ॥ तस्य, च,दक्षिणा, यञ्चाख्येभ्यः ( ठञ् )

वृत्तिः । तस्येति षष्टीसमर्थेभ्यो यज्ञाख्येभ्यो दक्षिणेत्यतस्मित्रर्थे टम् प्रत्ययो भवाति ।

95. The affix than, comes after a word being the name of a sacrifice, in the sense of "the fee thereof".

As अग्निरोमस्य दक्षिणा = भाग्निरोमिकी, वाजपेयिकी, राजस्थिकी ॥

The word आख्या in the sûtra implies that the affix comes even after those sacrifice-denoting words which do not express time (V. 1. 78); had it not been used, the sûtra would have applied only to such sacrifice-denoting words as एकाह:, बारवाह, which are time-denoting words as well. The Vartika in V. 1. 20 would apply to बारवाह &c. Some texts do not read च in the sûtra.

तत्र च दीयते कार्ये भववत् ॥ ९६॥ पदानि ॥ तत्र, च, दीयते, कार्ये, भववत् (ठ्य) ॥

वृत्तिः ॥ तमिति सप्तमीसमर्याय्कालवाचिनः प्रातिपदिकारीयते कार्यमित्येतयोरर्ययोर्भववस्यस्ययो भवति ।

96. The affixes having the sense of wa (IV. 3. 53, IV. 3. 11) come after a time-denoting word, in the sense of "what is given in that, and what is done in that".

As मासे भवम् = मासिकं (IV. 3. 11). This word also means मासे हीयते and मासे कार्ये । Similarly सांवरसरिकं, पावृषेण्यं (IV. 3. 17), वासन्तिकम् (IV. 3. 20), वासन्तम् (IV. 3. 16), हमनम् (IV. 3. 22), हमन्तम् (IV. 3. 16), हमनिकम् (IV. 3. 21), शारदम् (IV. 3. 16). All these words mean also what is given or done in those seasons. The word वत् in भववत् means that all the rules of सम्भवः (IV. 3. 53) apply here.

This sûtra should be divided into two parts, one joining with the previous sûtra, as तडा च दीयते, यज्ञाख्येभ्यः, as माग्निष्टोमिकं भक्तं, राजसूबिकम्, वाजपेविकम् ॥

So far does the word কাল V. I. 78, bear rule. Hereafter general affixes will be taught.

व्युष्टादिभ्यो ऽण्॥ ९७॥ पदादि ॥ व्युष्टादिभ्यः, अण्॥ वृत्तिः । तत्रिति सप्तमीतमर्थेभ्यो व्युष्टाविभ्या वीयते कार्यमित्येतयोरण् प्रत्ययो भवति । वार्त्तिकम् ॥ अण्यकरणे ऽग्निपराहिभ्य उपसंख्यानम् ।

Thus ज्युष्टे दीयते कार्ये वा = वैयुष्टम्, नैत्यम ॥

Vart:—So also after the words धन्निपद &c. As, धान्निपदम्, पैलगूरम् ॥ This Vartika can be dispensed with, as the word धान्निपद &c can be included in the ध्युष्टादि list of words.

े च्युष्ट, 2 नित्य, 3 निष्क्रमण, 4 प्रवेशन, 5 उपसंक्रमण, 6 तीर्थ, 7 अस्तरण (आस्तरण), 8 संमान, 9 संघात, 10 अग्निपद, 11 पीलुमून (पीलु, मून), 12 प्रवास, 13 उपवास, 14 संजन, 15 हीर्थ. 11

तेन यथाकथाचहस्ताभ्यां णयतौ ॥ ९८ ॥ पदानि ॥ तेन,यथा,कथाच, हस्ताभ्याम्, णयतौ ॥

वृष्णिः । शयते कार्यामिति वर्त्तते । तेनाति नृतीयात्तमर्थांभ्यां यथाक्रयाच्हस्तग्रद्धाभ्यां यथासंस्थ्यं पदकी प्रस्ययो भवतः ।

98. The affix  $\sigma(\pm - \pi)$  and  $\tau_{\overline{\alpha}}$  come respectively after the words yathâ-kathâ-cha, and hasta, being in the third case in construction, having the sense of what is "given or is done in this way or with this".

The words दीयते and कार्य apply to both; the rule of व्यासंख्यः (I. 3. 10) not applying to it. The word व्याक्याच is an Indeclinable, meaning contempt. Of course this word cannot take any case-affix, it therefore only gives the sense of third case. As वया क्याच दीयते कार्ये वा = वायाकथाचम्; इस्तेन दीवते कार्ये वा = इस्त्वम् ॥

संपादिनि ॥ ९९ ॥ पदानि ॥ संपादिनि (ठञ्) ॥ वृत्तिः ॥ सेनेत्येव । तृतीवासमर्थात्सपादिन्यभिधेव ठम् प्रत्ययो भवति ।

99. The affix than (±/— रक) comes after a word in the Instrumental case in construction, in the sense of "fitted for that".

The word सपत्तिः means 'suitable, proper, fit'. The word संपादिन is formed by adding जिनि to संपद्, the force of the affix being that of necessity (III. 3. 170). As कर्णविष्ठकाभ्यां संपादि सुखं = कार्णविष्ठकिकं सुखं 'a face fit for earings'. यास्त्रयुगिकम् शरीरम् i. c. यस्त्रयुगेन विशेषतः सोभते ॥

Digitized by Google

### कर्मवेषाचत् ॥ १०० ॥ पदानि ॥ कर्म्म-वेषात्-यत् ॥

वृत्तिः ॥ कर्मवेषश्चहराभ्यां तृतीवासमर्याभ्यां बट्यन्ययो भवति संगदिनीत्येतस्मिन्नपये । ठञोपवादः ॥

100. The affix yat (4) comes in the sense of "being fitted with that", after the words karma and vesha, in the third-case in construction.

This debars than. क्रमणा संपद्यते = क्रमंथ्यं शरारम्, वेषेण संपद्यते = वेद्या नटः ॥
For accent see VI. 1. 213.

तस्मै प्रमवति संतापादिभ्यः ॥ १०१ ॥ पदानि ॥ तस्मै-प्रभवति, सन्तापादिभ्य (ठम् ) ॥

वृत्तिः ॥ तसाइति चतुर्यीसमर्थेभ्यः संतापादिभ्यः प्रभवतीत्यासान्त्रिषये बम् प्रस्वयो भवाते ।

101. The affix than  $(\pm'-\tau_{\overline{h}})$  comes after the word santapa &c in the dative construction, in the sense of "what is able to effect that".

The word সুসৰ্বি means 'able, capable'. The dative here has the force of भत्र (II. 3. 16). As, संतापाय प्रभवति = सातापिकः, साप्ताहिकः ॥

1 संताप, 2 संनाह, 3 संमान, 4 संयोग, 5 संप्राय, 6 संवेशन, 7 संपेप, 8 निष्पेष, 9 सर्ग, 10 निसर्ग, 11 विसर्ग, 12 उपसर्ग, 13 प्रवास, 14 उपवास, 15 संघात, 16 संवेष\*, 17 संवास\*, 18 संगीहन, 19 सक्तु, 20 मांसीहनाहिगृहीवाहिष, 21 असर्ग. ॥

ं योगाद्यश्व ॥ १०२ ॥ पदानि ॥ योगात्, यत्, च ॥ वृत्तिः । योगग्रहग्रवसत्त्रयो भवति, पकाराद् हम्, तसी पभवतीत्वसिन्तिषवे ।

102. The affix yat (v) is also added in this sense of 'able to effect that', after the word yoga.

Thus बोगाय प्रभवति - बोग्दः or बोगिकः ॥ कर्मण उक्तञ् ॥ १०३ ॥ पदानि ॥ कर्मणः, उक्तञ् ॥

पृत्तिः । क्रमेशुब्रादुक्तम् प्रत्ययोभवति तस्य प्रभवतीत्येतस्मित्रये । हम्रो ऽपवादः ।

103. The affix ukan (±/ उक्त) comes after the word Karman, in the same sense of 'able to effect that'.

This debars इ.स. As कर्मणे प्रभवति - कार्युकं धतुः ।। This word कार्युक्तव् means always a 'bow', and is never employed to designate anything else.

समयस्तदस्य प्राप्तम् ॥ १०४ ॥ पदानि ॥ समयः, तत्, अस्य,प्राप्तम् ( ठञ् ) ॥ वृत्तिः । समयग्रहात् तारिति प्रथमासमर्योद् अस्येति पट्योर्थे हम् प्रस्ययो भगति वत्तस्यथमासमर्ये प्राप्तं-चेद् भगति ॥

104. The affix than  $(\pm / - \mp \pi)$  comes after the word samaya in the first case in construction, in the sense of "that has arrived for it".

Thus सामियकं कर्म = 'a work for which the time has come'.

श्रुतोरण्॥ १०५॥ पदानि ॥ श्रुतोः, अण् ॥

वृा त्तिः । तदस्य प्राप्तानित्यतुवर्त्तते । ऋतुशब्दात्तादिति प्रयमा समयोद्, अस्येति पष्ट्यये ऽण् प्रत्ययो भवति, सदस्य प्राप्तानित्येतात्मन् विषये ।

वार्त्तिकम् । तरस्य प्रकरण उपवस्नारिभ्य उपसंख्यानम् ॥

As इद्धः भामोऽस्य = आर्मनं पुष्पम् (Guṇa by VI. 4. 146) "the flower for which the season has arrived".

Vart :- So also after the words उपवस्त &c. As भौपवस्त्रम्, शास्त्रमम् ॥

छन्द्सि घस् ॥ १०६ ॥ पदानि ॥ छन्द्सि, घस् ॥ वृत्तिः ॥ फतुशुब्शाच्छन्शति विषये घस् प्रस्ययो भवति तदस्य प्राप्तामस्यस्मिन्विषये । भणोपवादः ।

106. In the Chhandas, the affix ghas (इय) comes after the word ऋत in the same sense of season has come for it'.

This debars भण्. As अयंते वेतिनक्रित्यः ॥ Here there is no Guṇa by VI. 4. 146, because by sûtra I. 4. 16, ऋतु before the affix चस् gets the designation of प्र, hence the guṇa rule which applies to अ (I. 4. 18) does not apply.

कालाद्यत् ॥ १०७ ॥ पदानि ॥ कालात्, यत् ॥ वृत्तिः ॥ कालग्रवग्रयस्ययो भवति तस्य प्राप्तिस्यस्मिनिषये ।

107. The affix yat (4) comes after the word Kala, in the same sense of 'time has come for it'.

As काल्यस्तापः, काल्यं शीतं ॥ See VI. 1. 213.

प्रकृष्टे ट्रम् ॥ १०८ ॥ पदानि ॥ प्रकृष्टे ठञ् ॥

मृत्तिः ॥ कालाहित्येव,तदस्येति च । प्राप्तामिति निवृत्तम् । प्रकर्षेण कालो विशेष्यते प्रकर्षे दर्तमानास्कालामय-मासमर्थादस्येति पष्ट्यये ढम् प्रत्यया भवति ।

108. The affix than  $(\pm^{1}-\xi \pi)$  comes after the word Kala in the first case in construction, in the sense of "long-standing".

As प्रकृष्टो कालेऽस्य = कालिकमृणम् "long-standing debt ". कालिकम् वैरम् "long-standing enmity".

In this sutra काल and तरस्य are understood, but not so the word मामन् ॥ प्रयोजनम् ॥ १०९ ॥ पदानि ॥ प्रयोजनम् (ठञ्) ॥

वृत्तिः ॥ तरिति प्रथमासमर्थारस्योति पष्टवर्धे व्याप्रत्ययो भवति, यत्तत्प्रथमासमर्थे प्रयोजने चेत्तद्भवति ॥

109. The affix than  $(\pm l)$  comes after a word in the first case in construction in the sense of "that whose occasion or purpose is this".

As इन्द्रमहः प्रयोजनमस्य = ऐन्द्रमहिकम्, गाङ्गामहिकम् ॥

विशासायादार्णमन्धर्ण्डयोः ॥ ११० ॥ परानि ॥ विशासा-अषादात्, अण्, मन्थ-दण्डयोः ॥

्वृत्तिः ॥ विशाखाषाडाग्रह्माभ्यामण् प्रत्ययो भविक्षं तदस्य प्रयाजनिमत्येतस्मिन्निषये यथासंख्यं मन्यदण्डयोर-भिषेयवोः ।

वार्त्तिकम्। चूडाविभ्य उपसंख्यानम्॥

110. The affix an (+-==) comes in the sense of 'that whose purpose is this', after the words visakha, and ashadha, when the derivative of the first is combined with new and that of the second with que n

As वैशाखो मन्यः, आपाढो इण्डः ॥

Vart:—So also after the words चढा &c. As चढा प्रयोजनमस्य = चीडम्, श्रद्धा प्रयोजनमस्य = भादम्॥

अनुप्रवचनादिभ्यद्ञः ॥ १११ ॥ पदानि ॥ अनुप्रवचनादिभ्यः, छः ॥ . वृत्तिः ॥ अनुप्रदचनादिभ्यः प्रातिपरिकेभ्यभ्छः प्रत्ययो भवति तदस्य प्रयोजनिक्यित्विषये । ठञ्जोपवादः । वार्त्तिकम् ॥ विशिष्रिपितिरुहिपकृते।नात्सपूर्वपरादुपसंख्यानम् ॥ वा॰ ॥ स्वर्गादिभ्यो यद्गक्तद्वः ॥ वा॰ ॥ पुण्याहवाचनादिभ्यो सुम्बक्तवः ॥

111. The affix Chha (ईय) comes in the same sense of 'that whose purpose is this', after the words अनुप्रवचन &c.

This debars इस् ॥ Thus अनुप्रयचनं प्रयोजनमस्य = अनुप्रयचनीयम्, उत्थापनीयम् ॥

Vârt:—So also after the derivatives formed by the affix अन (यु) from the radicals निज्, 'to enter', पूर, 'to fill', पन् 'to fall', and रह 'to mount', when preceded by a word. As गृहमनेज्ञनीयम्, प्रपापूरणीयम्, अध्यप्रपत्तीयम्, प्रासाहारोहणीयम् ॥

Vart:—The affix यत् comes after the words स्वर्ग &c. स्वर्ग प्रयोजनमस्य = स्वर्ग्यम्, याष्ट्रयम्, काम्यम्, धन्यम् ॥

Vart:—The affix is elided after the words पुण्याहवाचन &c. As, पुण्याह-दाचनं प्रदोजनमस्य - पुण्याहवाचनं, स्वस्तिदाचनं, शान्तिवाचनम् ॥

1 अनुप्रयचन, 2 उत्थापन, 3 उपस्थापन, 4 संवेशन, 5 प्रवेशन, 6 अनुप्रवेशन, 7 अनुवासन, 8 अनुवचन, 9 अनुवाचन, 10 अन्वारोहण, 11 प्रारम्भण, 12 आरम्भण, 13 आरोहण, 14 अनुवेशन, 15 अनुवादन, 16 प्ररोहण ॥

समापनात्सपूर्वपदात् ॥ ११२ ॥ पदानि ॥ समापनात्, सपूर्वपदात् (छः)॥

मृत्तिः ॥ समापनश्चरतन्त्र्वपदादिद्यमानपूर्वपशच्छः प्रत्ययो भवति तदस्य प्रयोजनामिन्येतस्मिन्त्रिषये । उम्रोपनारः ।

112. The affix Chha comes in the same sense of "that whose purpose is this", after the word samapana, when it has a word in composition preceding it.

This debars हम् ॥ Thus छन्दः समापनं प्रयोजनमस्य = छन्दः समापनीयम्, भ्याकरण समापनीयम् ॥ The specific mention of the word प्रद in the aphorism indicates that the rule will not apply when a word other than a 'pada,' such as the affix 'bahuch,' V. 3. 68. precedes the word Samapana.

ऐकागारिकट् चैरे ॥ ११३ ॥ पदानि ॥ ऐकागारिकट्, चौरे ॥
वृत्तिः ॥ ऐकागारिकट्र इति निपायते चैरिभिधेवे।

113. The word ऐकागारिकद is irregularly formed, in the sense of a 'thief'.

The feminine will be in हीए. Thus एकागारं प्रयोजनमस्य = ऐकागारिकः fem. ° की ॥ This word can be regularly formed by हम, but it will always be restricted to mean a thief. When any other thing is designated, it will not take this affix. Thus एकागारं प्रयोजनमस्य भिक्षाः, here there will be no affixing. The feminine moreover will be in हीए ॥ Some say the word is formed by adding the affix इकर with the irregular Vriddhi of the first syllable.

आकालिकडाद्यन्तद्यने ॥ ११४ ॥ पदानि ॥ आकालिक द्, आद्यन्तववने ॥
वृत्तिः ॥ आकालिकड् इति निपात्यते आद्यन्तवयने । समानकालग्रद्यस्याकालग्रद्धः भारेगः । आद्यन्तवयो-इचैतिह्रियेषणम् । इकद् प्रत्ययद्य निपात्यते ।
वार्त्तिकम् । आकालाद् इंश्च ॥

114. The word âkâlikat is irregularly formed in the sense of "what coincides with the beginning and the end i. e. what lasts only an instant".

The word आकाल is substituted for समानकाल. Thus आकालिकः स्तनविरद्धः 'a thunder lasting for an instant'. आकालिकी विद्युत् "a lightening lasting a twinkle". i. e. whose death is equal to its time of birth or dying as soon as born.

Vart:—The affixes हन् and हम् also come after भाकाल; as भाकालिका विश्वन्॥

So far is the governing power of the affix ढझ V. 1. 18.

तेन तुल्यं क्रिया चेद्वतिः ॥ ११५ ॥ पदानि ॥ तेन, तुल्यं-क्रिया-चेत् वतिः ॥ वृत्तिः ॥ तेनेति नृतीयासमर्थानुल्यामृत्यथे वतिः प्रत्ययो भवति बलुल्यं क्रिया चेक्ता भवति ॥

115. The affix vati (বর) comes after a word in the third case in construction, in the sense of "like that", when the meaning is 'similarity of action'.

As ब्राह्मणेन तुल्यं वर्तते = ब्राह्मणवन्, राजवन् ॥

Why do we say "action"? The affix will not be joined when the similarity is in 'quality'. As पुत्रेणसह स्पूत: "as big as the son", पुत्रेण तुल्यः पिह्नला ॥

तत्र तस्येव ॥ ११६ ॥ पदानि ॥ तत्र,तस्य,रव ( वतिः ) ॥

वृत्तिः ॥ तत्रेति सप्तभीसमर्थानस्येति पशीसमर्थाच इत्रार्थे वितः प्रत्ययो भवति ॥

116. The affix vati comes also in the sense of "like what is therein or thereof'.

As मयुरायाभित - मयुरावत् 'like that in Mathura'. as मयुरावत् सुग्ने प्राकारः, पाटलि-पुचवत् साकेते परिस्ता; देवदत्तस्यत देवदत्तवद् यज्ञदन्तस्य गावः &c.

तद्हेम् ॥ ११७॥ पदानि ॥ तद्-अर्हम् (चितः)॥
वृत्तिः ॥ तरिति दितीयासमर्थार्हिनित्यतिसमर्थे वितः मन्ययो भवति ॥

117. The affix vati comes after a word in the second case in construction, in the sense of "befitting that or suited to that".

As राजानमहाति = राजनत् पालनम् "the protection as befits a king i.e.as a king should protect". ब्राह्मणवत्, महिषयत्, भवियवत् ॥

उपसर्गाच्छन्दसि धात्वर्थे ॥ ११८ ॥ पदानि ॥ उपसर्गात्-छन्दसि-धात्वर्थे(वति) ॥ वृक्तिः ॥ उपसर्गात्साधने धात्वर्थे वर्तमानास्त्राधे वितः प्रत्यो भवति छन्दसि विषये ॥

118. In the Chhandas, the affix vati is added to an Upasarga (Preposition), in the sense of a verbal root.

As the word उद्दतः and निवतः in the following Rik (X. 142. 4).
बदुवती निवता बारित बच्चत् पूर्यगेषि प्रग्राधिनीव सेना ॥ "When thou O Fire! goest burning high (उद्दतः = उद्दतान्) and low (निवतः = निगतान्) trees &c.

तस्य भावस्त्वतली ॥ ११९ ॥ पदानि ॥ तस्य-भावः- त्वत ही ॥ वृत्तिः ॥ तत्थेति षष्टीसमर्याद् भाव इत्येतिसमर्थे स्वतली प्रतयी भवतः ॥

119. The affixes tva (त्व) and tal (——— त or ता) come after a word in the sixth case in construction, in the sense of "the nature thereof".

As अश्वस्य भावः - अश्वस्त्रम् or अश्वता, गोत्वम् or गोता ॥

आ च त्वात् ॥ १२० ॥ पदानि ॥ आ-च-त्वात् (त्व-तलौ ) ॥ वृत्तिः ॥ ब्रह्मणस्य इति वश्यति । भा एतस्मास्वयंतंशब्दनाद् यानित कर्प्वमनुक्रमिष्याम, स्तव स्वतलौ प्र• त्ययाविधकृतो वेदितय्यो ॥

120. From this forward as far as the aphorism V.
1. 136, the affixes ল and বল্ bear rule.

Thus in V. I. 122, स्व and त्र are read, giving the forms पृथुत्वम् and पृथुता &c. This rule is intended to secure admission for these two affixes not-withstanding the bars in the shape of subsequent aphorisms directing the employment of other affixes. These affixes signify, in addition to भाव (nature), क्षमें (action) also, in V. I. 124. The word च in the aphorism is intended to secure their admission notwithstanding the affixes मञ्ज and स्वज्ञ (VI. I. 87). Thus स्थियाः भावः = स्थेणम्, स्थीत्वम्, स्थीता 'the nature of a female'. पुरत्तम्, पुरत्ता, पेंसम् ॥

41

न नञ्पूर्वात्तात्पुरुषाद् चतुरसंगतलवणवटबुधकतरसलसिक्ष्यः ॥ १२१ ॥ 'पदानि ॥ ननञ्पूर्वात्, तत्पुरुषात्, अचतुर-संगत-लवण-वट-युध-कत-रस-लसेक्ष्यः ॥ वृत्तिः ॥ इत उत्तरे वे भाषप्रत्ययास्ते नञ्पूर्यात्तपुरुषात्र भगति चतुराहीन्वर्जविक्षा ॥

121. The affixes denoting 'nature', taught hereafter, do not come after a Tatpurusha compound formed by the negative particle নহা, with the exception of the following:—chatura, sangata, lavana, vaṭa, budha, kata, rasa, and lasa.

Thus the words अपति, अपद्व and अरमणीय will have two forms only i. e. अपितस्त्र or अपितता, अपद्वत्त्वम् or अपदाता, अरमणीयस्त् or अरमणीयता ॥ While by V. I. 128, other compounds will have यक् also, as सैनापत्रम् ॥ An exception to this is आवित्यं (VII. 2. 25), as used by the author himself. Why do we say मञ्च पूर्वात् "a Tatpurusha whose first member is नञ्"? Observe बाईस्पत्रम्, प्राजापत्रम् ॥

Why do we say 'after a Tatpurusha?' Observe, when the word आपड्ड is a Bahuvrihi compound meaning नास्य पटवः सन्ति, its derivative will be आपटवन् . So also, आलापवन् ॥

So also the compounds of चतुर &c, with नम्, e.g. भाचतुर्वम्, भासंगत्यम्, भालत्यम्, भावत्यम्, भाकत्यम्, भाकत्यम्, भाकत्यम्, भाकत्यम्, भाकत्यम्। In some texts, there is युध instead of बुध ॥

पृथ्वादिभ्य इमनिज्वा ॥ १२२ ॥ पदानि ॥ पृथ्वादिभ्यः, इमनिच, वा ॥ वृत्तिः ॥ पृथ् इत्येवमाहिन्यः प्रातिपहिकेभ्य इमनिष्यत्ययो भवति वा, तस्य भाव इत्येतसिक्ये ॥

122. The affix imanich (इमैन) comes optionally in the sense of 'nature thereof', after the words prithu &c.

The word वा 'optionally' is employed with the intention of securing admission for the affixes अण् &c. Thus पृथोर्भावः = भीयमन् nom. प्रथिमा (पृथु + इमब् = पृथ् + इमन् VI. 4. 155 = प्रथ् + इमन् VI. 4. 161 = प्रथिमा), or पार्थवम् by V. 1. 131. So also अविमा or मादवम् ॥ The द of पृथु and मृदु is elided by VI. 4. 155, and t is substituted for मह by VI. 4. 161. Of course, the affixes स्व and तल् come here also as, पृथुत्वम्, मृदुत्वम्, पृथुता, मृदुता ॥

1 पृथ, 2 मृद, 3 महत्, 4 पट्ट, 5 ततु, 6 लघु, 7 बहु, 8 साघु, 9 भाशु (भाखु!), 10 उद् (ऊट), 11 ग्रह, 12 बहुल, 13 खुण्ड, 14 हण्ड, 15 खुण्ड, 16 भ्राकिचन, 17 बाल, 18 होड, 19 पाक, 20 वस्स, 21 मन्द, 22 स्वादु, 23 हस्त, 24 दीर्घ, 25 मिय, 26 वृष, 27 द्धुलु, 28 सिम, 2 सुद्र, 30 भाशु, 31 वेणु (!).

वर्णहढादिभ्यः प्यञ् च ॥ १२३ ॥ पदानि ॥ वर्ण-रढादिभ्यः,ष्यञ् च ॥ वृत्तिः ॥ वर्णविशेषवाधिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो दढादिभ्यम प्यम् प्रत्ययो भवति, चकार्यादेमनिच, तस्य गार इत्येतिस्मन्त्रिषये ॥ 123. The affix shyan  $(\pm l - \mathbf{q})$  also comes, as well as imanich, after a word denoting colour, and after the words dright &c, in the sense of 'nature thereof'.

Thus शुक्लस्य भावः = शौक्त्यम्, शुक्लिमन्, शुक्लस्य, शुक्लता, कार्य्यम्, कृष्णिमन्, कृष्ण-स्तम्, कृष्ण-स्तम्, कृष्ण-स्तम्, हृष्णनाः; शुक्र्यम्, द्रविमन् ( nom. °मा ), दृदस्तम्, दृवसा ॥

The ष of ध्यम shows that the feminine is formed by हीष् (III. 1. 41). As भौषित्यः fem. भौषिती (VI. 4. 148. and 150).

1 हह, 2 वृह<sup>®</sup>, 3 परिवृह, 4 मुद्या, 5 कृता, 6 वक्र (चक्र), 7 शुक्र<sup>®</sup>, 8 चुक्र<sup>®</sup>, 9 बाख 10 कृट, (आकृट), 11 लवज, 12 साझ, 13 द्यांत, 14 उर्ज, 15 जह, 16 बिंदर; 17 पण्डित 18 मधुर, 19 मूर्यं, 20 मूक, 21 वेयांतलातमतिमनः चारदानाम् (लाभ is also read The affix shyañ is added to compounds ending in yhta &c preceded by vi, as, वियातस्त्रम्, वियायता, वियातिमा, वैायात्यं; विलाभत्यं, विलाभता, विलाभमा, वैलाभमा, वैलाभयं, विमित्तता, विमित्ता, विमित्ता, वैमत्तमा, वैमन्द्यं and वैमनं (V. 1. 131); विमनस्त्यं, विमनस्ता, विमनिमा, वैमनस्यं and विद्यारद्द्यं, विशादता, विचारिदमा, वैद्यारदम्। ॥ 22 समी, मतिम नसीः, (The words mati and manas preceded by sam take shyañ, as संमित्त्यं, समित्ता, &c). 23 जवन. 24 अम्ल, 25 बाल, 26 तरुज, 27 मन्द, 28 स्थिर, 29 बहुल, 30 दीर्घ ॥

गुणवचनब्राह्मणादिभ्यः कर्माणे च ॥ १२४ ॥ पदानि ॥ गुणवचन-ब्राह्मणादिभ्यः, कर्माणे, च (ध्यञ्) ॥

वृत्तिः ॥ ग्रुणमुक्तवन्तो ग्रुणवचनाः ग्रुवचनेभ्यो ब्राह्मणादिभ्यश्च तस्येति पृष्ठीसमर्थेभ्यः क्षर्मण्यभिषे**वे यम्** प्रत्ययो भवति । चकाराद् भाव च ।

वार्त्तिकम् ॥ चातुर्वर्ण्यादीनां स्वार्यउपसंख्यानम् ॥

124. The same affix shyan has after a word expressive of quality, and after Brahmana &c, the sense of the activity or occupation of something or some one.

The च in the aphorism is employed with the intention of including भाव or "nature". The word कर्म denotes activity. जडस्य भावः कर्म वा = जाडधम् so also ब्राह्मण्यम्, माणव्यम् ॥

The words भाव and कर्म bear rule upto the end of the chapter. This class of ब्राह्मण &c, is akritigana i. e. the fact of a word belonging to which is known only from the forms met with in writers of authority.

Vart:—The affix does not change the sense in पातुर्वर्ण्य &c, as चस्तार एव वर्णाः = चातुर्वर्ण्यम् ॥ चातुराश्रम्यम्, चैलोक्यम्, चैस्वर्यम्, षाङ्गुण्यम्, सैन्यम्, सानिध्यम्, सानी-व्यम्, सीय्यम् ॥

1 ब्राह्मण, 2 वाडब, 3 माणव, 4 धर्ततो नुमू च, as आईन्त्यम् 5 चोर, 6 धूर्त 7 धाराध्य, 8 विराध्य, 9 धाराध्य, 10 उपराध्य, 11 एकभाव, 12 द्विभाव, 13 विभाव, 14 धान्यभाव, 15 धारेषज्ञ, 16 संवादिन, 17 संवेदिन, 18 संभायिन, 19 बहुभाषिन, 20 शीर्षणतिन् (शीर्षणतिन्), 21 विधातिन्, 22 समस्य, 23 विषमस्य, 24 परमस्य, 25 मध्यमस्य, 26 धानीश्वर, 27 कुश्चल, 28 चपल, 29 निपुण, 30 पिश्चन, 31 कुतुहल, 32 क्षेत्रज्ञ, 33 निहन, 34 बालिश, 35 धालस, 36 दुष्पुरुष,

37 कापुरुष, 38 राजन, 39 गणपति, 40 अधिपति, 41 गहुल, 42 शयाद, 43 विशस्ति, 44 विषम, 45 विपात, 36 निपात, 46 सर्वदेशहिश्यः स्तार्थे, सार्ववेद्यः सर्वदेशः ॥ 48 चतुर्वेदस्योगयपदवृद्धिश्वः ध्वः चातुर्वेद्यम् 49 श्रोठीर 50 मूक, 51 कपि, 52 विश्वास, 53 पिशाच, 54 विश्वाल, 55 धनपति, 56 नरपति, 57 निव 58 निधान 59 विष, 60 स्वभाव, 61 निपातिन, 62 राजपुरुष, 63 विश्वाय 64 विश्वात, 65 विश्वात, 66 नयात, 67 सहित, 68 हीन, 69 विद्य्य, 70 रचित, 71 समय, 72 श्रील, 73 तत्वर, 74 दृष्प, 75 वया स्था, 76 पुरस, 77 पुनः पुनः, 78 अभाश्य, 79 तरतम, 80 प्रकाम, 81 यथाकाम, 82 निष्कुल, 83 स्वराज, 84 महाराज, 85 युतराज, 86 सम्राज, 87 अविदूर, 88 अपिशुन, 89 अनुशंस, 90 अवयान्यय, 91 अयथापुर, 92 स्वर्थमं, 93 अनुशुल, 94 परिमण्डल, 95 विश्वरूप, 96 श्वःविञ्च, 97 उदासीन, 98 र्यूचर, 99 प्रतिभू, 100 साक्षित्), 101 मानुष, 102 आस्तिक, 103 नास्तिक, 104 युगपद, 105 पूर्वायर, 106 रक्तराथर ॥ आकृतिगण ॥

स्तेनाद्यन्नलापश्च ॥ १२५ ॥ पदानि ॥ स्तेनात्-यत्, नलापः, च ॥ वृत्तिः ॥ स्तेनग्रन्थास्पर्धासमर्थास्यमंणायंत्रस्यमे भवतिः ।

125. The affix yat (4) comes in the sense of "nature thereof or action thereof", after the word stena, in the genitive, and  $\pi$  is elided before this affix.

As स्तेनस्य भावः कर्म वा = स्तेयम् ॥ Some divide the sûtra into two स्तनात् व्यम् भवति (2) ततो यत्र लोपदच as स्तैन्यम् and स्तेयम् ॥

सञ्जुर्यः ॥ १२६ ॥ पदानि ॥ सख्युः-यः ॥ वृत्तिः ॥ साखिषस्तर यः प्रत्ययो भवति भावकर्मणारथयोः ॥ वार्त्तिकम् ॥ दूसवणिग्भ्यां चेति वक्तस्यम् ॥

126. The affix य comes in the sense of 'nature or action thereof', after the word सांख ।

As सख्यम् ' friendship '.

Vart:—So also after the words हूत and विणक्त, as, हूत्यम् and विणक्त्यम् ॥ The word वाणिज्यम् is formed by V. I. 124, विणक् belonging to ब्राह्मणाहि class.

कपिक्षात्योर्दक् ॥ १२७ ॥ पदानि ॥ कपि क्षात्योः, ढक् ॥ वृत्तिः ॥ कपिक्षातिश्रद्धाः ॥

127. The affix dhak  $(\pm - \sqrt{4})$  comes in the sense of 'nature or action thereof', after the words kapi and justi.

Thus कपे भावः कर्म वा = कापेयम्, ज्ञातेयम्॥ The rule of यथासंख्य (I. 3. 10) does not apply any where under this head.

पत्यन्तपुराहितादिभ्योयक् ॥ १२८ ॥ पदानि ॥ पत्यन्त-पुराहितादिभ्यः, यक् ॥ वृत्तिः ॥ पत्यन्तात्पातिपदिकात्पुरोहितादिभ्यभ यक् प्रत्ययो भवतिमावकर्मणार्दयोः ॥

128. The affix yak  $(\pm -\sqrt{4})$  comes in the sense of 'nature or action thereof', after a compound ending with pati, and after purchita &c.

Thus सेनापते र्मावः कर्न वा = सैनापत्मम्, गाईपत्मम्, पाजापत्मम्, पीरहित्यम्, राज्यम् ॥

1 पुरोहित, 2 राजासे (असमासे, राजन् असे), 3 प्रामिक (संप्रामिक), 4 पिण्डिक, 5 सुहित, 6 बात, 7 मन्द, 8 खण्डिक, 9 रिण्डिक, 10 वर्षिक (वर्षित), 11 कर्षिक, 12 धर्षिक, 13 शिलिक (शिलिक), 14 सूर्तिक, 15 मूलिक, 16 तिलक, (तिलिका), 17 अज्ञालिक 18 अज्ञानिक, (अज्ञातिका), 19 प्रतिक, 20 पुषिक (पुषक), 21 अधिक, 22 शिल्क, 23 पर्षिक, 24 पिक (पियका), 25 चिमक, 26 प्रतिक, 27 सार्यथ (सार्यिक), 28 आस्तिक, 29 मूचिक, 30 संत्रक, 31 सूचक (संरक्षसूचक), 22 नात्तिक, 33 अज्ञानिक, 34 शाक्यर (प्रकर), 35 नागर, 36 चूडिक, 37 एपिक, 38 मिलिक, 39 स्तिनक, 40 चूडितिक, 41 कृषिक, 42 पूतिक, 43 पिकक, 44 सलनिक, 45 पिकक, 46 ज्ञालिक, 47 श्रामिक, 48 तिरिक्क, 49 प्रचिक, 50 प्रविक, 51 प्रिक्क, 52 पूजनिक, 53 मूचिक, 54 स्वरिक ॥

प्राणमृज्जातिवयो स्वागेद्गात्रादिश्यो ऽञ्॥ १२९ ॥ पदानि ॥ प्राणमृत्-जाति-घयो चचन-उद्गात्रादिश्यः, अञ्॥

ं वृत्तिः ॥ प्राणभुज्जातिवाचि भ्यः प्रातिपदिकेभ्यो वयोवचनेभ्यः उद्गानातिभ्यभाज्य प्रत्ययो भवति मावकर्ष-जारर्पयोः ॥

129. The affix an  $(+'-\pi)$  comes in the sense of nature or action thereof', after class names of animals, and words expressing age, as well as after udgâtri &c.

Thus अध्यस्य भावः कर्न वा = आश्वम्, कीपून्, कीमारम्, केशोरम्, भीक्षम्, भीक्षेत्रम् ॥

1 उद्गात, 2 उन्नेत, 3 प्रतिहर्त, 4 प्रशास्त्, 5 होत्, 6 पोतृ, 7 हर्तृ (कर्तृ), 8 रयगणक 9 पत्तिगणक (पिराणक पिराणक), 10 सुषु, ॥ दुषु, 12 अध्यपुं, 13 वधू, 14 सुभग मन्त्रे ॥ In the Mantra literature subhaga takes अस्, as महते सेमगाय; sometimes there is no अस्, as सोभाग्य मस्य स्थाब ॥ .

हायनान्तयुवादिभ्योण् ॥ १३० ॥ हायतान्त-युवादिभ्यः, अण् ॥ वृत्तिः ॥ हायनान्तेभ्यः प्रातिपरिकेभ्यो युवारिभ्यथाण् प्रत्ययो भवति भावकर्मणोरर्थयोः ॥ वार्त्तिकम् ॥ ग्रोवियस्य यत्रोपभ वाष्यः ॥

130. The affix an  $(\pm - 3)$  comes in the sense of nature or action thereof', after compounds ending in hayana, and after yuvana &c.

Thus दिहायनस्य भावः कर्न वा = दैहायनम्, भेहायनम्; यौवनम्, स्थावितम्॥

Vart:—The य of श्रोतिय is elided, as श्रोतियस्य भावः कर्न वा = श्रीवम्॥

1 युतम्, 2 स्यित्र, 3 होत्, 4 यजमान, 5 प्रश्वास (पुरुष असमास ), 6 आतृ (मातृ), 7 कुन्तुक (कतक), 8 अनण (अणम), 9 कडुक, 10 कमण्डल, 11 कुद्धी, 12 सुद्धी, 13 दुःह्वी, 14 सुद्धस्व 15 दुईत्य, 16 सुद्धा, 17 दुईत्, 18 सुआतृ, 19 दुर्आतृ, 20 वृषक, 21 परिव्राजक, 22 सम्ब्राचारिन्, 23 अन्त्रांस, 24 हायासे (हत्य असमासे ), 25 कुग्रत, 26 चपन, 27 निपुण, 28 पिग्रन, 29 कुत्हत, 30 क्षेन्ध्य, 31 ओजियस्य यलाप्य, 32 यातृ, 33 कृतक, 34 कुचुक, 35 कन्दुक, 36 निपुन, 37 कुनली, 38 मन्द्रस्, 39 कितव, 40 पीत. ॥

# इगन्ताश्च लघुपूर्वात् ॥ १३१ ॥ इगन्तात्-च-लघुपूर्वात् (अष्)॥ वृत्तिः ॥ इगन्ताश्च लघुपूर्वारण् प्रत्ययो भवति भावकर्गणोः ॥

Thus शुचे भावः कर्म वा = शोचम्, मीनम् (श्वनि), नागरम् (नगर), हारितकम् (हरीतकी) पाटवम् (पद्ध), लाघवम् (लघु). Why do we say लघुपूर्वात् 'the preceding syllable being light'? Observe कण्डूस्तम्, पाण्डुस्तम् ॥ Why काच्यम् from कारि? The word कारि takes च्यम् as belonging to Brahmanadi class V. 1. 124.

N. B. The word anta in the Sûtra may will be dispensed with. The aphorism laghupûrvâd ikah will give the same meaning.

योपधाद्गुरूपोत्तमाद्ध्रज् ॥ १३२ ॥ पदानि ॥ योपधात्-गुरु-उपोत्तमात्-मुझ् ॥ वृत्तिः ॥ निप्रभृतीनामन्तस्य समीप्मुपोत्तमम् । ग्रह्हपोत्तमम् वस्य तहुरूपोत्तमम् । वकारोपधाहुरूपोत्तमाः हुम् प्रस्वयो भवति भावकर्मणोः ॥

वात्तिकम् ॥ सहायादेति वक्तव्यम् ॥

The word उपोत्तनं means the last syllable but one in a word of three syllables or more. That word whose penultimate syllable is सुद 'heavy', is called सुद्धपात्रनम्: the योपधा means 'having penutimate है.

Thus रामणीयकम् from रमणीय, वासनीयकं from वसनीय ॥

Why do we say "the penultimate letter being ष्"? Observe विमानर्स from विमान ॥

Why do say गुरूप्तिम "the penultimate syllable being heavy"? Witness क्षत्रियसम्॥

Vart:—Optionally so after the word सहाय, as, साहायकम् and साहायकम् ॥
The words उपोत्तम् and उपथा should be distinguished: the first means
penultimate syllable (implying thereby the word is of more than two syllables),
and the second means penultimate letter.

द्धनद्धमनोज्ञादिभ्यश्च ॥ १३३ ॥ पदानि ॥ द्धनद्ध-मनोज्ञादिभ्यः,च (बुञ्) ॥ वृत्तिः ॥ दुन्द्वराज्ञकेभ्यो मनोज्ञादिभ्यम दुज् मन्ययो भवति भावकर्षणोः ॥

133. The affix vun comes in the sense of 'nature or action there of', after a dvandva compound and after the words manojna &c.

Digitized by Google

Thus गोपालपशुपालामां भावः क्षम या - गोपालपशुपालिका, शैष्योपाध्यायिका, काल्याणकायः किका, मानेशकम, काल्याणकम् ॥

1 मनोज्ञ, 2 ग्रियक्प, 3 भिक्तप, 4 कल्याण, 5 मेथाविन, 6 मान्य, 7 कुलपुन, 8 छान्दस, 9 छान, 10 भोविन, 11 चार, 12 धूर्न, 13 विश्वदेद (वैश्वदेद ), 14 युदन, 15 कुपुन, 16 मानपुटा, 17 भानकुलाल, 18 मानपण्ड ( मानखण्ड ), 19 मानकुलार, 20 सुकुनार, 21 बहुल, 22 भददयपुट्टा (भवस्य); 23 अपुट्यपट्टा, 24 अपुट्यकुल, 25 सारपट्टा, 26 सतपुटा, 27 कुग्रल, 28 अशेपुरुष, ॥

गोत्रचरणाच्छ्राघात्याकारतद्वेतेषु ॥ १३४ ॥ पदः नि ॥ गोत्र-चरणात्, इलाघा-अत्याकार-तद्-अवेतेषु (बुज्) ॥

वृत्तिः ॥ गोषवाचिनधरणवाचिनश्र प्राप्तिपिक्ताद् बुध् प्रत्ययो भवति प्रत्येकं भावकर्मणोरर्थयोः श्लाघा-दिषु विषयमृतेषु ॥

134. The affix vun comes in the sense of 'nature or action thereof' after a family-name (Gotra), and after the Name of a Vedic School, when one boasts thereby, or manifests his contempt thereby, or when it means one who has attained that (or has come for an inspection or inquiring thereof).

The word क्लापा means boasting; अखाकार means 'contempt', तर् अवेत: means तर्माप्त: 'who has gained that', or तज्त: 'who inquires that'. The word तर्वेत: means "who has obtained that or who has known that".

To take first इलाघा as गार्गिकया इलाघते or काडिकया इलाघते "boasts of belonging to the family of Garga, or the school of Katha". To take अस्याकार, as, गार्गिक्यास्याकुरुते, काडिकयास्यकुरुते "he manifests contempt upon another, because of his belonging to the clan of Garga or School of Katha". To take तर्वेता as, गार्गिकामवेत: - माप्तः or अवगतवान् ॥

Why do we say "when it means boasting &c" Observe गर्ग्यलम्, कडलम्। The च of गार्ग्य is elided in the above examples by VI. 4. 148 & VI. 4. 151.

होत्राप्त्यरुङः ॥ १३५ ॥ पदानि ॥ होत्राप्त्य छः ॥ वृत्तिः ॥ होवाग्रस्य द्धारिवविषयचनः ऋस्विविश्विषयाचिभ्यरुङः प्रत्ययो भवति भावकर्मणोः ॥

135. The affix chha (ইব) comes in the sense of nature or action thereof', after words expressing Hotra priests.

Thus भाच्छावासीयम्, मैञावरुणीयम्, ब्राह्मणाच्छंसीयम्, भाग्नीश्रीयम् प्रातिप्रस्थाञीयम् मेञ्ची-यम् पाश्रीयम् ॥ होत्रभ्यः is plural to prevent application of I. 1.68. therefore the rule does not apply to the word-form 'hot'a' derived from हु + स्वन meaning a jitorj. ब्रह्मणस्त्वः ॥ १३६ ॥ पदानि ॥ ब्र**ह्मणः-त्व ॥** 

वृत्तिः ॥ होषाभ्य इत्यनुवर्त्तते । ब्रह्मन्शब्दान्द्रोषावाचिनस्त्वः प्रस्ययो भवति भावकर्मणोः; छस्वापवादः ॥

136. The affix tva ( car) comes in the sense of 'nature or action thereof', after the word Brahman, denoting a kind of Hotra priest.

This debars हु. Thus झहाणो भावः कर्म वा = झहाल्यम् ॥ This debars तत् ॥ When झहाल् means a Brahman, by caste, we have झहाल्यम् or झहाता ॥ So much for the province of the affixes नम् and स्नम् (IV. 1. 87).



## अथ पञ्चमध्यायस्य द्वितीयः पादः।

### BOOK FIFTH

#### CHAPTER SECOND

धान्यानां भवने क्षेत्रे खञ् ॥ १ ॥ पदानि ॥ धान्यानाम्-भवने-क्षेत्रे-खञ् ॥ वृत्तिः ॥ निर्देशोदन समर्थविमक्तिः । धान्यविशेषवाचिश्यः षष्ठीसमर्थेश्यो भवनेभिधेवे खञ् मस्ययो भवीत, सचेद्रवनं क्षेत्रं भवति ॥

1. The affix khan  $(+'-i\pi)$  comes after the name of any particular corn, being in genitive case in construction, in the sense of a place of growing, when that place is a field.

According to Böhtlingk, the Sûtra should be thus translated. "To a corn-name is added  $\xi \pi$ , to express the fields in which the corn grows". According to Ballantyne, it is translated "when we speak of a place for grain, or a field of it, there may be the affix khañ".

The word धान्यानां 'of grains', shows that the word in construction should be in the genitive case. The plural number shows that the affix is not to be added to the word-form धान्य, but to words which denote various kinds of dhanya (I. 1. 63). भवन means 'the place where a thing is produced or grows (भवन्ति बायन्ते)' ॥

Thus ग्रहानां भवनं क्षेत्रं - महिनय, काइवीणम्, कीलस्थीनय् ॥

Why do we say "of grains"? There will be no affixing in a case like this तृजानां भवने क्षेत्रं ॥

Why do we say "when it is a field"? Observe सुज्ञानां भवनं कुशूनं 'a granary where kidney-beans grow'.

श्रीहिशाल्योर्दक् ॥ २ ॥ पदानि ॥ श्रीहि-शल्योः-ढक् ॥ वृत्तिः ॥ श्रीहिशालिशव्याभ्यां बक् प्रत्ययो मयति भवने क्षेत्रे अभिथेय समोपवादः ॥

2. The affix dhak (± प्ये) comes in the above sense of 'a place of growing, when it is a field', after the words ब्रीहि and शालि ॥

Thus द्वीहीनां भवने क्षेत्र = ब्रह्म्यम्, श्रोतयम् 'a field fit for growing rice', यययवक्षपिकाद्यत् ॥ ३॥ पदानि ॥ यय-यवक-षष्ठिकात्, यत् ॥ धृतिः ॥ ववादिभ्यः शहरूभ्यो वदात्ययो भवति भवने क्षेत्रे ऽभिषेत्रे समोपवारः ॥

3. The affix yat (vor ∠v) comes in the same sense of 'a place for growing, it being a field', after the words yava, yavaka, and shashtika.

This debars खद्म ॥ Thus यवानां अवनं क्षेत्रं = यैंज्यम्, यवस्यम्, परिस्थम् ॥ See VI. 1. 213 for accent.

विभाषा तिलमाषोमामङ्गाणुभ्यः ॥ ४ ॥ पदानि ॥ विमाषा,तिल-माष-उमा-मङ्गा-अणुभ्यः( यत् ) ॥

वृत्तिः ॥ वित माप उमा भूत भाषु इत्येवेश्यो विभाषा बत्यत्ययो भववि भवने क्षेत्रे अभिधेवे 🛘 .

4. The affix yat comes, in the sense of 'a place for growing, it being a field', optionally after the words tila, masa, uma, bhanga and anu.

The affix khañ will come in the alternative. Thus ति स्वम् or तेलीनम् 'a field for growing sesamum', माध्यम् or माधीणम् 'a field for growing beans', रैम्यम् or धोमीनम् 'a field of linseed', मङ्ग्यम् or माझीनम् 'a field of hemp', आपखेम् or आपबीनम् 'a field for small grain'.

सर्वचर्मणः कृतः खखञी ॥ ५॥ पदानि ॥ सर्व-चर्मणः-कृतः-खखञी ॥
पृत्तिः ॥ सर्वचर्मन्त्राक्तन्त्रात्वसम्पर्कतः इत्यस्मित्रये खखनी प्रत्यो भवतः ॥

5. The affix kha ( $\frac{1}{3}$ ) and khan ( $\frac{1}{2}$ ) come in the sense of "wholly made thereof", after the word sarvacharman.

The word सर्व is here a part of the sense of the affix, and joins with the word इत:, and not with चर्मन्. The compounding is in fact made by the affix. Thus सर्वभर्गणकृत: - सर्वचर्मणिः or सार्वचर्मणिः "made wholly of leather."

यथामुखसंमुखस्य दर्शनः स्नः ॥ ६ ॥ पदानि ॥ यथामुख-सम्मुखस्य,दर्शनः,स्नः ॥ वृत्तिः ॥ यथापुखरुगत्तंपुखरुगत्त्वप्रधानमर्थाद्यंन इत्यतिस्मन्तरं सः प्रत्यवो भवति ॥

6. The affix kha (ईन) comes in the sense of 'a mirror', after the words yathâmukha, and sanmukha being in the 6th case in construction.

The word इर्शन: means that in which something is seen, such as, looking glass, mirror &c, which reflect things. The word बयायुख is an Avyayibhava compound, the meaning of वया being that of likeness II. 1.6. Thus वयायुख इर्शन: -

Digitized by Google

वयाप्रसीनः 'showing or reflecting the likeness of the face'—a mirror. सर्वस्य ग्रसस्य क्यांनः = सम्ब्रसीनः 'showing or reflecting the whole face'—a looking-glass.

तत्सर्वादेः पथ्यङ्गकर्मपत्रपात्रं व्याप्नोति ॥ ७ ॥ पदानि ॥ तत्-सर्वादेः, पथि-अङ्ग कर्म-पत्र-पात्रमः, व्याप्नोति ( बः ) ॥

बृत्तिः ॥ तशिति द्वितीया समर्थविभक्तिः । ष्याप्नोतीति प्रत्यवार्थः । परिश्रिष्टः प्रकृतिविश्वेषणम् ॥ सर्वदिः प्रातिपदिकात् पथि मङ्ग कर्मन् पत्र पात्र दृत्यवनन्ताद् द्वितीयासमर्थाद्यामातीत्यस्मिप्रथे खः प्रत्ययो भवति ।

7. After the words pathi, anga, karman, patra or patra, preceded by sarva, being in the second case in construction, the affix kha (ईन) comes in the sense of "what pervades or fills the whole of that".

Thus सर्वपयं व्यामोति - सर्वपयीनोरयः; सर्वाद्वीणस्तापः, सर्वकर्मीणः पुरुषः, सर्वपत्रीणः सारायः, सर्वपत्रीण श्रोदनः ॥

आप्रपर्दं प्राप्नोति ॥ ८॥ पदानि ॥ आप्रपदम्-प्राप्नोति (खः) ॥ वृत्तिः ॥ प्रपत्निति पारस्यामग्रुच्यते । भाङ्गर्यात्तयां तयोरष्ययीमावः । भाष्रपरग्रज्यात्तिति वितीयासमः र्यात्मोतीत्यस्मित्रर्थे खः प्रत्ययो भवति ॥

8. The affix kha (इन) comes after the word aprapada, in the sense of "reaching thereto".

The word प्रपद् means the 'top of the foot'. आ means "upto". आप्रपद is an Avyayibhava compound meaning 'to the top of the foot'. Thus आप्रपद प्रामोति = आप्रपदीनः पटः 'cloth reaching to the end of the feet', i. e. showing the width of the cloth by comparison with the body.

अनुपदसर्वान्नायानयं बद्धाभक्षयितनेयेषु ॥ ९ ॥ पदानि ॥ अनुपद-सर्वोन्न-अया-नयं, बद्धा-भक्षयित-नेयेषु ( सः ) ॥

वृत्तिः ॥ अनुपदादिभ्यः ग्रब्देभ्यस्तदिति दितीयासमर्थेभ्यो यथासंख्यं बद्धा भक्षयति नेय इत्येतेष्वर्थेषु खः प्र-स्थयो भदति ॥

9. The affix kha comes after the words anupada, sarvanna, and ayanaya, being in the second case in construction, in the senses of 'so bound', 'eating that', and 'to carry thereto' respectively.

Thus अनुपदं बद्धा - अनुपदीना 'a kind of shoe'; this word is always feminine. The force of अनु here is that of 'length' or 'likeness'. That is 'a shoe of the measure of a foot'. So सर्वान्नानि भश्चाति - सर्वान्नानि भृद्धः 'a mendicant who eats the whole food'. So also अयानयीनः शारः 'a chessman or piece that is taken to the position on the chess called ayanaya'. The word अयानय is compounded of two words अब, meaning 'going from right to left', and अनब 'from left to right',

and it means a particular position in which the pieces moving from right to left and left to right cannot move further, and attack the other pieces.

According to some भयानयीन is the name of the front pieces in ones own row of chess-men. A piece which moves only in one side, does not admit of this affix. The piece which is carried from one side to another, admits of this affix. Others move only in one direction अय or अनय, but not both. Kaiyyata: यस्तु शार एक पार्च एव संचरित तव न भवति प्रत्यो, यो हि शारः पार्थात् पार्थान्तरमानीयते, स एव अयानयं नीयते, अन्यास्तु अयनेव नीयते, अनयभेव नीयते वा ॥

परोवरपरम्परपुत्त्रपौतमनुभवति ॥ १०॥ पदानि ॥ परोवर-परम्पर-पुत्त्रपौत्त्रम्, अनुभवति ( खः ) ॥

मृत्तिः ॥ परोवर परम्पर पुरन्तपौद्ध इत्येतेश्यस्ति दितीयासमर्थेश्यो उनुभवतीत्यासमर्थे खः प्रस्थयो भवति ॥

10. The affix kha comes in the sense of "who

witnesses or experiences that", after the words parovara, parampara and putrapautra, in the second case in construction.

The word परोवर is compounded of प्र and अवर the भो in है। being irregular, the compounding being caused by the affix. पराभावरांच अनुभवति = परेवरीणः "who lives to see high and low". The word परम्पर is compounded of प्र and परवर the compounding being caused by the affix. As, परांच परवर्षचानुभवति = परम्परीणः ॥ Similarly प्रवर्षेत्रियाः ॥

The word परम्पर is a separate word as well, not formed by or admitting this affix. As मन्त्रिपरम्परा मन्त्रं त्रिमित ॥

आवारपारात्यन्तानुकामं गामी ॥ ११॥ पदानि ॥ अवारपार-अत्यन्त-अनुकामं, गामी ( बः ) ॥

वृत्तिः ॥ भवारपार भत्यन्त भपुकाष इत्येतेश्यो दितीयासमर्थेश्यो गामीत्येतस्मित्रर्थे खः प्रत्ययो भवति ॥ वार्त्तिकम् ॥ विपरीताच ॥

11. The affix kha comes in the sense of "who purposes to go", after the words avarapara, atyanta, and anukama, being in the accusative case in construction.

The word गानी means 'गनिष्यति', see III. 3. 3. The genitive case is prohibited by II. 3. 70: the word गानी governing the accusative. Thus अवारपार गानी = अवारपारीण: ॥

Vart:—So also when the words are reversed. As पापपारीण: ॥ So also when the words are taken separately as, अवारीण: and पारीण: ॥

So also अत्यन्तं गानी - अत्यन्तीनः - पृश्चं गन्ता ॥ As अनुकानीनः - वयेष्टं गन्ता ॥ समांसमां विज्ञायते ॥ १२ ॥ पदानि ॥ समांसमां-विज्ञायते ॥ विज्ञायते ॥ वृत्तिः ॥ समांसमानिति वीप्सायां झुबन्तसमुदायः प्रकृतिः । विज्ञायते गर्ने धारयतीति प्रत्वयार्थः । गर्भधा-रणेन सकलापि समा म्याप्यतद्वति अत्यन्तसंयोगं द्वितीया ॥

वात्तिकम् ॥ पूर्वपदे द्वपो ऽलुग्वक्तम्यः ॥ वा॰ ॥ भनुत्पत्तानुक्तरपदस्य च वा बलोपो वक्तम्यः ॥

Digitized by Google

12. The affix kha comes after the word samamsamam in the sense of 'who bears in the womb'.

The word विजायते means गर्भे घारयति 'who bears in the womb'. This verb governs the accusative of time स्नांसनां by II. 1. 29. Thus स्नांसनां विजायते — सनांसनीना गी:, सनांसनीना वडना ॥

Vart:—According to others the aphorism means 'the affix comes in the sense of to give birth to or to get a young".i. e. विज्ञायते = गर्भगोषनं ॥ According to them, the verb governs the locative: समायां समायां विज्ञायते = समासमीना, the द of the first समायां being elided, the rest of the vibhakti(आम्) remaining. The word will mean "an animal that gives birth to a young one every year".

Vart:—Sometime there is no affixing, but the whole sentence is to be used to express this meaning, or the श्only of both members is to be elided and a sentence formed. As समां समां विज्ञायते or समयां समयां विज्ञायते ॥

अद्यश्वीनावप्रब्धे ॥ १३ ॥ पदानि ॥ अद्यश्वीन-अवप्रब्धे ॥ वृत्तिः ॥ विजायतद्दति वर्त्तते । अद्यश्वीन इति निपात्यते भवप्रब्धे विजने । आसन्ने प्रसदे । आविद्वें हि वृर्धन्यो विधीयते, अवाचालम्बनाविद्वेयोपिति ॥

13. The word adyasvînâ is anomalous, meaning "a female near delivery".

The word विश्वायते is understood here The word अवश्च्य means 'imminent, near'. It is formed by अव + स्तंभ + न्ह, the स being changed to स by VIII. 3. 68. Thus अद्य वा भो वा विश्वायते — अद्याशीना गोः "a cow likely to give birth to-day or to-morrow". So also अद्याशीना वदवा ॥

Some do not read विश्वायते into the sûtra, which then means "The word adyasvina is irregularly formed meaning imminent". As अवस्थिनं नरणं 'imminent death'. अवस्थिनो वियोगः 'separation likely to take place to-day or to-morrow'.

आगवीनः ॥ १४ ॥ पदानि ॥ अगवीन ॥ वृत्तिः ॥ भागवीन इति निपात्यते । भारूपूर्वाद् भा तस्य गोः प्रतिपादनात् कर्मकारिण खः प्रत्ययो नि-पास्यते ॥

14. The word agavina is irregularly formed.

This word is formed by adding ख to the word मो preceded by the preposition आ, as आगो+ख=आगवानः ॥ The force of the affix is that of 'a servant'. A person who is engaged in business till the return of the cows, i. e. a day-labourer.

अतुग्वरूंगामी ॥ १५ ॥ पनानि ॥ अतुगु-अरूंगामी (सः) वृत्तिः ॥ गोः पथाद् भतुगु । अतुगुशस्त्रकृंगानीत्वात्मन्नर्थे सः प्रत्ययो भवति ॥

15. The affix kha comes after the word anugu in the sense of 'who is fit to follow'.

Thus the word अनुग्र means गोः प्याद् ॥ Thus अनुग्र पर्याप्तं गण्डाति = अनुगरीनः 'who is suited or able to follow after the cows' i. e. a cowherd.

अध्वनो यत्खी ॥ १६॥ पदानि ॥ अध्वनः, यत्-स्री ॥

वृत्तिः ॥ तार्वति द्वितीया समर्थविभक्तिरतुर्वते । मलंगामीति च प्रस्ययार्थः । मध्यन्त्रस्ताद् द्वितीयासम-र्थादलंगामीत्येर्तासमभ्ये यत्स्वीप्रस्ययौ भवतः ॥

16. The affixes yat (4) and kha (3) come after the word adhvan, in the above sense of 'who is fit or able to follow'.

Thus अध्यानमलंगानी = अध्याना 'able to undertake a journey'. By aphorisms VI. 4. 168, 169, the word अध्यान् retains its original form before the affix ब and ख, not losing its final अन् which it does before other affixes, by VI. 4. 144.

अभ्यमित्राच्छ च ॥ १७ ॥ पदानि ॥ अभ्यमित्रात्-छ-च (यत् स्त्रौ )
वृत्तिः ॥ अभ्यमित्रशब्दाद् दितीयासमर्थादनंगानीस्यस्मित्रर्थे छः प्रत्ययो भवति । चकाराधस्स्त्रौ च ।

17. The affix Chha (रिंग) also as well as yat and kha, comes after the word abhyamitra, in the sense of 'who is able to go'.

The च् draws in यत् and ख. Thus अभ्यमिषं भलगामा = अभ्यमित्रीयः, अभ्यमित्रवः, अभ्यमित्रीणः 'an warrior who valiantly encounters his enemy' = भमिषाभिषुखं सुष्टु गच्छति ॥

गोष्ठात्खञ् भूतपूर्वे ॥ १८ ॥ पदानि ॥ गोष्ठात्, खञ्, भूतपूर्वे ॥ वृत्तिः ॥ गावस्तिष्ठन्त्यवेति गोष्ठम् । गोष्ठश्ववेन सन्निहितगोसभूहो देश उच्यते । भूतपूर्वमहणं तस्येव विश्वे-वणम् । गोष्ठशव्हावूतपूर्वोपाधिकास्त्रार्थे खः प्रस्ययो भवति ॥

The word गोष्ठ is a compound of गो + स्था i. e. a cow-pen, it means the place all around a cow-pen. The word भूतपूर्व qualifies it. Thus गोष्ठो भूतपूर्वः = गोष्ठीनो हेशः 'a place which was formerly a Goshtha'. Otherwise when not meaning formerly, we have गोष्ठो वर्तते ॥

अश्वस्येकाह्गमः ॥ १९ ॥ पदानि ॥ अश्वस्य, एकाह्गमः ( स्त्र्स् ) ॥ मृत्तिः ॥ निर्देशारेव समर्थविभक्तिः । अश्वरुद्धात्वशीसमर्थादेकाहगमरुग्येतस्ये स्वम् प्रतयो अवित ॥

19. The affix khan comes after the word asva, in the genitive case in construction, the sense being 'what is travelled over or traversed in one day'.

The word अञ्चल being in the sixth case shows the construction it should have before the affix. The एकाइनमः means एकाइन गम्यते i. e. what is or can be gone over in one day. Thus अञ्चल्येकाइनमोऽध्या = आञ्चीनः, as आञ्चीनानि श्ववं पवित्या = यावन्ति योजनान्येकाइनाधेन गम्यते तावतां श्वतं नावा॥ सहसाधीने वा इतः स्वर्गो लोकः ॥

चालीनकोपीने अधृष्टाकार्ययोः ॥ २० ॥ पदानि ॥ शालीन कोपीने, अधृष्ट-अका-येयोः ॥

षृत्तिः ॥ श्वातीनकौपीनशब्शै निपात्येते वयासंख्यमधृष्टे ऽकार्ये चाभिपेवे मधृष्टो ऽप्रगल्भः । सकार्यमञ्जन्य रणार्दे विरुद्धम् । शार्तानकौपीने मधृष्टाकार्ययोः पर्यायौ वयाकपं चिद्र स्युत्पाद्यितस्यौ ॥

20. The word salina and kaupina are anomalous, when meaning 'modest' and 'a shameful action' respectively

The word अधृष्ट means 'not proud', अकार्यम् means 'unfit to be done' i. e. an infamous act. The words come from श्वाला "a hall" and कृष 'a well'. It is not easy to trace any connection between 'modesty' and 'a hall', or between 'shameful' and 'a well'. However some say शालामवेशनमहीत 'who deserves to enter a hall',= शालीन:, क्षावतारमहीत 'who deserves to be thrown into a well'=कोषीन:, hence a thing to be concealed, and the dress that conceals it. As शालीनो अदः, केषिने पापं ॥

मातेन जीवति ॥ २१ ॥ पदानि ॥ मातेन, जीवति ( सञ् ) ॥
वृत्तिः ॥ निर्देशारेन तृतीया समर्थानिभक्तिः। मात शब्श तृतीयासमर्थाजीवतीस्यस्मित्रर्थे सम् प्रस्ययो भनति।
नानाजातीया भनियतवत्त्व रस्तेभजीविनः संघा माताः ॥

21. The affix khan comes after the word vrata in the third case in construction, the sense being "who leads this life, or who lives by this".

The word সান means a multitude or mass composed of various castes, who have no fixed employment, and live by violence, or by bodily labor. সানৈ আবিনি – সানীন: 'a person who lives by the labour of his body, not of his brain'.

साप्तपदीनं संख्यम् ॥ २२ ॥ पदानि ॥ साप्तपदीनं,संख्यम् ॥ वृत्तिः ॥ साप्तपदीनमिति निपात्यते संख्ये प्रमिषेते ॥

22. The word saptapadina is anomalous, when meaning 'friendship'.

The word सामप्रीन comes from समप्र but the connection of senses is not very clear. It is said सम्भिः परेरवान्यते – सामप्रीनम् "formed by walking together seven steps or by talking together seven words". The circumambulation of the Fire by the bride and bridegroom in seven steps makes the marri-

age irrevocable. सामप्रीन seems to have some connection with that. The word सामप्रीनः or भ means 'a friend' also; the abstract sense being made applicable by analogy to the person as well.

हैयङ्गवीनं संज्ञायाम् ॥ २३ ॥ पदानि ॥ हैयङ्गवीनम्, संज्ञायाम् (स्वञ्)॥ वृत्तिः ॥ हैयङ्गवीनं निपारवते संज्ञायां विषये । ग्रोगोहोहस्य हियङ्ग्वादेशः, तस्य विकारे स्वम् प्रस्वयो भवति संज्ञायान् ॥

23. The word haiyangavina is anomalous, when it is a Name.

The word हैयहूवीनम् means 'fresh butter'. The word comes from द्य: 'yesterday' and गो 'cow'. ह्यो गोरोहस्य विकार: 'prepared from yesterday's milk' i. e. "fresh butter". The affix does not come in the sense of any विकार in general. There is no affixing in ह्यो गोरोहस्य विकार when it means उद्धित् or 'whey'.

तस्य पाकमूले पील्वादिकर्णादिश्यः कुणन्जाहचौ ॥ २४ ॥ पदानि ॥ तस्य, पाक-मूले, पील्वादि, कर्णादिश्यः, कुणप्-जाहचौ ॥

वृत्तिः ॥ तस्येति पष्टीसर्नेभ्यः पील्वादिभ्यः कर्णादिभ्यम वयासंख्यं पाकमूलयोरर्थयोः कुणव् आहम् इत्येती प्रत्ययो भवतः ॥

24. The affixes kuṇap (रूप) and jahach (आह) come after the words pilu &c and karṇa &c respectively, when the senses are respectively 'the fruiting-season of this' and 'the root of this'.

The word तस्य shows that the construction must be genitive. The affix कुणप् comes after पील्याद words, signifying 'ripening', and the affix आइप् comes after कर्णांद words signifying the 'root'.

Thus पीलूनां पाकः = पीलुकुणः, कर्कन्युकुणः, so also कर्णस्य मूलं = कर्णंबाहर, अशि-जाहर ॥

1 कर्ण, 2 शक्ति, 3 नख, 4 सुख, 5 केश, 6 पाद, 7 ग्रुल्फ, 8 धू, 9 शृङ्ग ( भूभङ्ग ! भूशङ्ग ), 10 इन्त, 11 शोष्ठ, 12 पृष्ठ, 13 नख, 14 शङ्गुष्ठ, ॥

1 पीलु, 2 कर्कन्धु ('न्धू), 3 शमी, 4 करीर, 5 कुवल, 6 बदर, 7 अभ्यत्य, 8 खिदर, 8

पक्षात्तिः ॥ २५ ॥ पदानि ॥ पक्षात्, तिः ॥ वृत्तिः ॥ तस्येत्येव । तस्येति पष्ठीसमर्यात्यक्षश्चान् मूलेभिधेवे तिः प्रत्ययो भवति ॥

25. The affix ti (a) comes after the word paksha in the genitive case in construction, in the sense of 'the root of it'.

The word मूल of the last sûtra is drawn into this aphorism; and not the word पान as well. This is an exceptional case of अनुवृत्ति, generally the whole is drawn and not a portion. Hence arises the following maxim स्वीप-

देकदेशोऽध्यत्वतंते "Sometimes it also happens that only a part of the words of a rule which are mutually connected is valid in a subsequent rule, while the rest ceases to be valid.".

Thus पसस्य मूले = पश्चाति: i. e. प्रतिपत् 'the root or the first day of a Paksha or a fortnight'.

तेन वित्तरासुङसुप्सणपौ ॥ २६ ॥ पदानि । तेन, वित्तः, सुङसुप्-सणपौ ॥ वृत्तः ॥ तनेति नृतीयासमर्थाद्वत इत्यतिसमत्रये सुङसुप् चणप् इत्येती प्रत्यवी भवतः ॥

26. The affixes chunchup (ৰুড্ৰ) and chanap (ৰুড্ৰ) come after a word in the third case in construction, in the sense of 'celebrated through this'.

The word विस means known, illustrious. Thus विद्याया वितः = विद्यायुज्युः, विद्यायणा, केश्चणः ॥ The initial च् in these affixes is not इत् (I. 3. 7).

विनञ्ज्यां नानाञौ नसह ॥ २७ ॥ पदानि ॥ वि-नञ्ज्याम्,ना-नाञौ,नसह ॥ वृत्तिः ॥ वि नम् इत्येताश्यां ययासंख्यं ना नाम् इत्येतौ भवतः । नसहेति प्रकृतिविशेषणम् । मसहार्थे पृय-ण्भावे वर्त्तमानाश्यां विनम्श्यां स्वार्थे नानामौ प्रस्ययो भवतः ॥

27. The affixes ना and नाञ् come respectively after the words fa and नञ्, in the sense of 'not being together'.

Thus वि + ना = विना 'without'; नञ् + नाञ् = नाना 'several'.

ं घेः शालच्छङ्कटची ॥ २८ ॥ पदानि ॥ वेः, शालच् , शङ्कदची ॥ वृत्तिः ॥ विश्वव्याच् शालच् शङ्कटम् इत्येती भवतः । साधनिकयावचनादुपसर्गास्त्वार्थे प्रत्ययौ भवतः ॥

28. The affixes salach ( মার্ক ) and sankaṭach ( মার্ক ) come after the preposition বি, without changing the sense.

Thus विगते शृद्धे—विद्याले, विद्यंत्रदे ॥ Thus these words may apply to a cow, as विद्यालः, विद्यंत्रदः ॥ According to some these words are adjectives meaning 'great, large' &c. There is no connection here of sense of base and the affix.

संप्रोदश्च कटच् ॥ २९ ॥ पदानि ॥ सम्-प्र-उदः, च, कटच् ॥
वृक्तिः ॥ सम् प्र उद् इत्येतेभ्यः कटच् प्रत्ययो भवति । चकाराद्वे ॥
वार्त्तिकम् ॥ कटच्यकरणे ऽलाबूतिलोमाभद्गाभ्यो रजस्युपसंख्यानम् ॥
वा॰ ॥ गोष्ठाव्यः स्थानाविषु पञ्चनामविभ्व उपसंख्यानम् ॥
वा॰ ॥ संघाते कटच् वक्तव्यः ॥ वा॰ ॥ विस्तारे पटच् वक्तव्यः ॥ वा॰ ॥ दिस्ते गोयुगच् ॥
वा॰ ॥ प्रकृत्यर्थस्य घट्ले पद्गवच् ॥ वा॰ ॥ विकारे स्नेहने तेलच् ॥
वा॰ ॥ भवनेक्षेत्रे इक्ष्वादिश्यः शाकटशाकिनी ॥

29. The affix katach (करें) comes after the words sam, pra, ud, (and vi).

. 4-

The वि is read into the sutra by virtue of the word क । Thus संकटक, मकटक, तकटक, विकटक ॥

Vart:—The affix करण comes after अलाबु, तिल, उमा, and मन्ना in denoting dust thereof. As अलाबुनी रजा - अलाबुकरण, तिलकरण, उमाकरण, भंगाकरण, ॥

Vart:—The affix गोष्ठच् comes after the names of animals, in denoting the places. As गर्ना स्थानं = गोगोष्ठं, महिषीगोष्ठं, &c.

Vart:—When a flock is denoted, the affix करच् is added, as अविकरम् ॥ Vart:—When spreading is denoted, the affix is परच्, and अविषयः ॥

Vart:--When a couple is denoted, the affix is गोयुगच्, as, अध्यगोयुगच्, उप्टगोयुगच् ॥

Vart:—When six is denoted, the affix is प्रगवस्, as, हस्तिषर्गवस्, आक

Vari:—The affix तेलच् comes when it means the oil of it. As एरण्डतेलम्, इंग्रहीतेलम्, तिलवेलम् ॥

Vart:—The affixes जाकर and जाकिन denote 'a field where it grows', after the words इक्ष &c. As इक्षुजाकरम्, मूलजाकरम्, इक्षुजाकिनम् ॥

अवात्कुटारस्य ॥ ३० ॥ पदानि ॥ अवात्,कुटारस्, च ॥ वृत्तिः ॥ मवग्रकात् कुटारस् प्रत्ययो भवति । चकारात् करस् ॥

30. The affix कुतारच् as well as कटच comes after the word अव ॥

As भवकुटारम्, भवकटम् 'downwards', 'very deep'.

नते नासिकायाः संज्ञायां टीटञ्नाटज् म्रदचः ॥३१॥ पदानि ॥ नते, नासिकायाः, संज्ञायाम्, टीटच्-नाटच्-भ्रदचः ॥

वृत्तिः ॥ अवादित्येव । नमनं नतम् । नासिकायाः संबन्धिनि मतेऽभिधेये टीटच् नाटच् भटच् इत्येते प्रत्यका भवन्ति संज्ञायां विषये ॥

31. The affixes दोटच, नाटच् and भ्रदच् come after the word अब, in the sense of a hooked nose, when the word so formed is a Name.

Thus मासिकाया नतम् = अवटीटम्, or अवनाटम्, अवश्वटम् ॥ The word signifies the nose, as well as the person also, as अवटीटा नासिका, अवटीटा पुरुषः ॥

नेर्बिडाज्विरीसचौ ॥ ३२ ॥ पदानि ॥ नेः, विडच्-बिरीसचौ ॥ वृत्तिः ॥ नते नासिकाया इत्यतुवर्त्तते, संज्ञायानिति च । निशम्तान्नासकाया नते ऽभिषेवे विडच् विरीसः च् इत्यतौ प्रत्ययौ भवतः ॥

32. The affixes विडच and विरीसच् come after the word नि, in the above sense of a hooked nose, the whole word being a Name.

Digitized by Google...

Thus निविदम् and निविशीसम् ॥ How do you say निविद्याः केद्याः or निविदं वस्त्रम्? It is by analogy.

इनच् पिटश्चिक चि च ॥ ३३ ॥ पदानि ॥ इनच्, पिटच्, चिक, चि च ॥

मृत्तिः ॥ नेतित्वेव, नते नासिकावा इति च । निश्वव्हान्नासिकाया नर्ताभधेबे इनच् पिटच् इत्वेती प्रत्ययी

मवतस्तत्संत्रियोगेन च निश्वव्हत्य ययासंख्यं चिक चि इत्येतावादेशी भवतः ॥

वार्णिकम् ॥ ककारः प्रत्ययो वक्तव्यधिक्च प्रकृत्या देशः ॥

वा॰ ॥ क्रिज्ञस्य चिन् पिक्षाभास्य चासुर्या ॥ वा॰ ॥ चुलादेशो वक्तव्यः ॥

33. The affixes रनच् and पिटच् come after the word नि in the above sense of a hooked nose; and चिक् and चि are the substitutes of नि before those affixes respectively.

Thus नि + इनच् = चिक् + इनच् = चिकिनः ; नि + पिटच् = चि पिटः ॥

Vart:—So also comes क, and चिक् replacing नि, as नि+क = चिक्+क = चिक:॥

Vart:—The affix ह comes after the word क्लिन in the sense of 'its eyes'; and चित् and पितृ are substitutes of क्लिन: as, क्लिने सस्य चसुपी = चिक्रः, पिक्रः 'blear-eyed'

Vart:—चुल is also the substitute. As, चुल: ॥ These words apply to

'eye' also, as चित्रे, पित्रे, चुत्रे "sore-eyes." They apply to person also.

उपाधिश्यां त्यकन्नासन्नारूढयोः ॥ ३४ ॥ पदानि ॥ उप-अधिश्याम्, त्यकन्, आसन्न-आरूढयोः ॥

वृत्तिः ॥ उप अधि इत्येताभ्यां यथासंख्यमासमारुडयोर्वर्त्तमानाभ्यां स्वार्थेत्यकन्मस्ययो भवति ॥

34. The affix tyakan (∠-राक) comes after the words upa and adhi, in the sense of 'nearness' and 'elevation' respectively; the words so formed being Names.

Thus उपत्यका = पर्वतस्यासमम् lowland, a land at the foot of the mountain', अधित्यका = पर्वतस्याकदम् 'a table-land, high-land'. The rule VII. 3. 44 does not apply here, so we do not get the forms उपत्यका or अधित्यका ॥

कर्माणे घटो ऽठच् ॥ ३५ ॥ पदानि ॥ कर्माणि, घटः, शठच् ॥ वृत्तः ॥ निर्देशादेव समर्थविभक्तिः। कर्मशब्दात्सप्तमीसमर्थाद् घट इत्येतस्मित्रथे ऽठच् प्रत्ययो भवाते ॥

35. The affix athach (अड) comes after the word karma in the seventh case in construction, in the sense of employing oneself zealously in it.

The word घट: means zealous work. Thus कर्निण घटते न कर्नेडः पुरुषः 'a clever, proficient person'.

तदस्य संजातं तारकादिभ्य इतच् ॥ ३६ ॥ पदानि ॥ तत्, अस्य, संजातम, तारकादिभ्यः, इतच् ॥ वृत्तिः ॥ तरिति प्रथमासमर्थेभ्यस्तारकारिन्यः शब्देभ्यो ऽस्येति पष्टवर्थे इतन् प्रत्ययो अवति ॥ संजातपदन् अकृतिविशेषणम् ।

36. The affix itach (रूत) comes after the words taraka &c. in the first case in construction, in the sense of 'that whereof this is observed'.

Thus तारकाः संजाता अस्य नमसः - तार्यकतं नभः 'a starry sky' i. e. a night in which stars are visible. पुष्पितो वृक्षः 'a tree in which flowers have grown'.

The सारकारि class is आकृतिगण !

1 तारता, 2 पुष्प, 3 कर्णक, 4 मम्बरी, 5 खंबीप, 6 क्षण, 7 सूच (सूचक), 8 मम्, 9 निष्क्रमण, 10 प्रीष, 11 उचार, 12 प्रचार, 13 विचार 14 कुड्मल, 15 कण्टक, 16 व्रसल, 17 व्रक्कल, 18 कुछुम, 19 कुनूहल, 20 स्तबक, 21 किसलब, 22 प्रक्ष, 23 खण्ड, 24 वेग, 25 निद्रा 26 खुद्रा, 27 बुभुसा, 28 धेनुष्या, 29 पिपासा, 30 श्रद्धा, 31 अभ, 32 पुलक, 33 अद्रारक, 34 वर्णक, 35 होड़, 36 वेह, 37 खुख, 38 दुःख, 39 उस्कण्डा (उस्कण्ड), 40 भर, 41 ब्याधि, 42 वर्गन्, 43 अण्, 44 वीत्रव, 45 चाख, 46 तरंग, 47 तिलक, 48 चन्द्रक (चन्द्र), 49 अन्धकार, 50 गर्व, 51 वृक्कर, 52 हर्च, 53 उस्कर्ष, 54 रण, 55 कुवलब, 56 गर्ध, 57 क्षुध (खुधा), 58 सीमन्त, 59 क्वर, 60 गर, 61 ग्रेग, 62 वेगाञ्च, 63 पण्डा, 64 कद्धल, 65 वृष्, 66 कोरक, 67 कहोल, 68 स्थपुट, 69 फल, 70 कञ्चुक, 71 अद्भार, 72 अङ्कुर, 73 वेवल; 74 बकुल, 75 अभ, 76 आयत, 77 कल्डू, 78 कर्वन, 79 कन्द्रत, 80 सूर्ण, 81 अद्भार, 82 इस्तक (इस्त), 83 प्रतिविज्य, 84 विप्रतन्त (विप्र, तन्त्र), 85 प्रत्यव, 86 दी-का, 87 गर्ज, 88 गर्भाद्माणिन, (गर्भिताः धालयः but गर्भिणी गीः) 89 तन्द्रा, 90 अवक, 91 कर, 92 आन्वेल, 93 गोर, 94 राग.

प्रमाणे द्वयसज्दघ्रध्मातूचः ॥ ३७ ॥ पदानि ॥ प्रमाणे, द्वयसच्-दघ्नच्-मातूचः ॥

वृत्तिः ॥ तदस्येत्वनुवर्त्तते । तदिति प्रथमासमर्थादस्योते पष्ठपर्थे द्वयसच् इप्नच् मात्रच् इत्वेते प्रत्यवा भव-नितं वत्तत्व्ययमासमर्थे प्रमाणं चेत्तद्भवति ॥

वार्त्तिकम् ॥ प्रमाणे हो वक्तव्यः ॥ वा॰ ॥ द्विगोर्नित्यम् ॥ वा॰ ॥ दद् स्तोने वक्तव्यः ॥ वा॰ ॥ श्वाचातोर्दिनिर्वक्तव्यः ॥ वा॰ ॥ विद्यतेश्वेति वक्तव्यम् ॥ वा॰ ॥ प्रमाणपरिमाणाभ्यां संख्याया श्वापि संद्यये माण्डवक्तव्यः ॥ वा॰ ॥ वस्यन्तास्त्वार्थे द्वसञ्ज्ञाचची बहुलम् ॥

37. The affixes dvayasach (इयर्स), daghnach (इर्झ) and mâtrach (मात्र), come in denoting "that whereof this is the lineal measure" after a word in first case in construction.

The word तहस्य is understood here. Thus ऊरुः प्रमाणमस्य = करुद्वसम्, उरुक्प्रम, करुमायम् 'as high as the thigh'. So also जानुमायम्, जानुद्वसम् and जानुद्रम् ॥
As करुद्वसमुद्दकम् 'water reaching upto the thigh'. According to some the first and the second affixes (dvayasa and daghna) come in denoting the measure of altitudes and depths, and not horizontal measures. The affix मायम् comes in a general sense also. As प्रस्थमायम् 'a cubit long'.

Vart:—The affixes denoting lineal measure are elided after words which are themselves recognised as standards of measure, Thus सनः प्रमाणमस्य

Digitized by Google

= द्वानः 'that which is sama (a hand) in length'. Similarly दिशः, वितरितः ॥ The affix mâtra only is elided, the other two affixes are never applicable to these words.

Vart:—The elision is invariable after a Dvigu. As द्वी सुनी मनाजनस्व = दिस्त्राः, दिनितस्तिः ॥ Why do we say "invariable"? The elision will take place even where there is doubt. दे दिशी स्वातां ना ना = दिस्टिः ॥

Vart:—The affix उद comes after a word, when it denotes a stoma; as, पंचव्यक्तीनः, पंचव्यी रानिः ॥ The इ causes ङीप् (IV. 1. 15).

Vart:—The affix दिनि comes after words ending in श्वन् or श्वन्, as पंच- दिश्वनोद्धेनासाः, विश्वनो नासाः ॥

Vart: -- So also after the word विश्वति, as विश्विनोऽक्रिरसः

Vart:—The affix मात्रच् comes after words denoting lineal measure, and mass measure, and after a numeral, even when there is doubt. As श्रममान् चम्, = श्रमः प्रमाणमस्य स्यात्र वा, तिष्टिमात्रम्, प्रस्थमात्रम्, कुडवमात्रम्, पंचमात्रम्, रश्यमात्रम्, त्रामात्रम् वातः ॥ An exception to this is contained in the 2nd Vartika, where matra is elided in Dvigu compounds, owing to the word नित्य being used there.

Vart:—The affixes इयसच् and मामच् come without changing the sense, diversely after a word ending in वतु; as तावइयसम्, = तत् परिमाणमस्य धान्यादिस्तावत् तावन्मावम्, एतावस्यसम्, एतावन्मावम् &c.

पुरुषहास्तिभ्यामण्य ॥ ३८ ॥ पदानि ॥ पुरुष, हस्तिभ्याम्, अण्, च् ॥ वृत्तिः ॥ तरस्येत्येव, प्रमाणदाति च । पुरुषहस्तिभ्यां प्रथमासमर्थाभ्यां प्रमाणोपाधिकाभ्यामस्येति पष्टपर्थे ऽच् प्रत्ययो भवति, चकाराह् द्वयसजारयभ ॥

38. The affix an  $(+-\pi)$  also, as well as dvayasach &c, comes after the words purusha and hasti, in the first case in construction in the sense of 'that whereof this is the lineal measure'.

The phrase तृत्स्य प्रमाणं is understood here. By च the affixes इयसच् &c are drawn'in. Thus पुरुषः प्रमाणमस्य = पौरुषम्, पुरुषद्वयसम्, पुरुषद्वप्रस्, पुरुषद्वप्रस्, पुरुषमाचम्, इस्तिद्वयसम्, इस्तिद्वयसम्यसम्, इस्तिद्वयसम्, इस्तिद्वयसम्, इस्तिद्वयसम्, इस्तिद्वयसम्, इस

Vari:—The affix is always elided after a Dvigu. As ब्रिपुरुषमुद्दकम्, विपुरुषम्, विपुरुषम्, विपुरुषम्, विपुरुष्, विपुरुष, विपुर

यत्तदेतेभ्यः परिमाणे वतुप् ॥ ३९ ॥ पदानि ॥ यत्-तद्-पतेभ्यः, परिमाणे, वतुप् ॥ वृत्तिः ॥ तदस्येत्येव । यत्तदेतेभ्यः प्रथमासमर्थेभ्यः पारिमाणोपाधिकेभ्योत्यति षष्ठपर्थे वतुप् प्रस्ययो भवति ॥

Karika डावतावर्यवैद्येष्यात्रिर्देशः पृथुयुच्यते ।

माषायप्रतिपाताय भावः सिद्धम डावताः ॥

बार्तिकम ॥ वतुप्रकरणे युष्पदस्मदृश्यां छन्दसि साद्द्यवरपसंख्यानम् ॥

Digitized by Google

39. The affix vatup (sa) comes after the words yad, tad, and etad, being in the first case of construction, in signifying "that where of this is the measure of volume".

The phrase तरस्य is understood here. As यत् परिमाणमस्य - वाषाय, This form is thus evolved; यत् + वतुष् - यावत् (the ti अत् being replaced by आ by VI. 3. 91) - यावन्त् (the जुम being added by VII. 1. 70) - यावन्त् (the अ being lengthened by VI. 4. 41); the vibhakti अ being elided by VI. 1. 68, and त being elided by VIII. 2. 23 we get finally यावान, तावान, एतावान् ॥ The परिमाण is used in this sûtra, in order to distinguish it from the word अनाण used in the last aphorism ( See V. 1. 19). Therefore यत्, तद् & एतद् take the affixes 'mâtra' &c also in the sense of अनाण, which would not have been the case, had परिमाण not been used in the sûtra, for then the special affix बतुष् would have debarred matrach &c in the case of यत् &c. The word उत्तव in the kârikâ is the name given to this affix बतुष् by the ancient grammarians; so that according to them there was no necessity of VI. 3. 91 to replace &c of यत् &c, by आ; thus यत् + डावत = यावत ॥

Moreover the affix बतुष् being added in the sense of परिमाण, (capacity) only after बत् &c, it follows that the words so formed, may take the further affix माचच &c in the additional sense of प्रमाण (length); which would not have been the case had the word परिमाण not been used in the sûtra. Thus तत् परिमाण मस्ब = ताबद् as धान्यं राधीकृतं। From this ताबत् we have ताबत् प्रमाणमस्ब कुडधादेः = ताब-माचम् meaning बाबद् राधीकृतस्य धान्यस्य देध्यें, ताद् ए अस्यापि ॥

Vart:—The affix बतुष् comes in the sense of 'like this', after the words युष्पद् and अस्पद् in the Chhandas. As स्वावतः पुरुवसो बतं विषस्य मावतः ॥

किमिदं भ्यां वो घः ॥ ४०॥ पदानि ॥ किम्-इद्म्भ्याम्, घः, घः ॥
वृत्तिः ॥ किमिरंभ्यायुनस्य वतुपो वकास्त्य पकारारेग्रो भवति ॥

40. After the words kim and idam, घ (इय्) is substituted for the च of vatup.

Thus किम् + वतुप् = की + वतुप् (VI. 3. 90) = क् + घतुप् (VI. 4. 148) = कियत् nom. कियान्. Similarly इयत् nom. इयान् ॥

किमः संख्यापरिमाणे डित च ॥४१॥ पदानि ॥ किमः,संख्यापरिमाणे,डित,च ॥
वृत्तिः ॥ संख्यायाः परिमाणं, संख्यापरिच्छेत इत्यर्थः । संख्यापरिमाणे वर्त्तमानात् किनः प्रथमासन्यादस्वेति पष्ठपर्थेडितः प्रत्ययो भवति । चकाराइतुप् । तस्य च वकारस्य पादेशो भवति ॥

41. The affix dati ( अति with the elision of इस ) as well as the affix vatup comes after the word किस, in the first case in construction, in the sense of 'numerical quantity'.

The च introduces the affix बतुष् which is changed into घतुष् (इवह) ॥

The word संख्यापरिमाणे means संख्यायाः परिमाणं i. e. संख्यापरिच्छेदः 'making estimate by numbers'. As का संख्या परिमाण भेषो ब्राह्मणानां = कति ब्राह्मणाः or किवन्तो ब्राह्मणाः 'how many Brahmanas in number do you estimate these'. This always comes in the plural.

This word is formed, in fact, when a question is put relating to the numerical quantity (sankhyâ-parimâṇa) of any thing. But the word sankhyâ-parimâṇa may be explained also as a Karmadhâraya, in which the attributive word has been placed second. It will then mean "quantitative number". The sûtra will be rendered thus: "kim takes dati, when it means a quantitative number". It should not be objected that numbers are always quantitative, and therefore parimâṇa is redundant in the aphorism. For sometimes numbers are used not to define any quantity but merely to mark contempt. As in the following:—

भन्नतानाममन्त्राणं जातिमात्रोपजीविनाम्। सहस्रधः समतानां पारपस्तं न विरातं ॥ Here the word सहस्रधः is used indefinitely in a contemptuous sense. Therefore, it is not true that a number always defines a quantity. Where किम् is used to express contemptuous number, no affixing takes place: as केयमेषां संख्या र्शानाम् ॥ The word parimaṇa in this sûtra is not used in its technical sense; as in Sûtra 39 ante: for its very repetition here shows that it is used here to denote 'quantity' in general, and not 'capacity', for a number cannot mean 'capacity'.

संख्याया अवयवे तयप् ॥ ४२ ॥ पदानि ॥ संख्यायाः, अवयवे, तयप् ॥ वृत्तिः ॥ तहस्वत्येव । संख्याया अवयवे वर्त्तमानाया अस्येति पष्टपर्धे तयप् प्रत्यया अवति ॥

42. The affix tayap (ব্ৰু) comes after a numeral, in the sense of "that whereof the parts are so many".

The word तरस्य is understood here. Thus पंच श्रवयता श्रस्य - पंचसयस् having five parts'. The part being connected with the whole, the force of the affix is to denote the whole. So also रशतयम्, चतुष्टयम्, चतुष्टयी (VIII. 3. 101 and IV. 1. 15)

द्वितित्रयां तयस्यायज्वा ॥ ४३ ॥ पदानि ॥ द्वि-त्रित्र्याम्, तयस्य, अयच्, वा ॥ वृत्तिः ॥ पूर्वेण विश्वतस्य तयस्य दिनिभ्यां परस्य वा ज्यावादेशो भवति ॥

43. The affix ayach (अयं) is optionally the substitute of tayap, after words dvi and tri.

As द्वाववयवावस्य = द्वम् or द्वितयम्, चयम् or चित्तयम् 'a couple' 'a triad' (VI. 4. 148).

The word त्रव is used in the sûtra to indicate the sthânin or thing to be replaced. Had it not been used, the sûtra would have run thus विकिशासका वा "ayach optionally comes after dvi and tri". Here ayach would have be-

come a separate affix, instead of being a mere substitute. Where is the harm in its being a separate affix? Then the word प्यम् or इयम् will not form their feminine in हीप्; but अब being taken as sthanivat to तब (I. 1. 56), the affix हीप् which by IV. 1. 15, applies to तब, applies to अब also. Thus we have प्रवी गतिः ॥ Moreover by I. 1. 33, words ending in तब are declined as Pronouns optionally before nominative plural termination. By the rule of sthanivat adesa (I. 1. 56), the words ending in अब will also be Pronouns. As इवे or इवार, भिये or प्रवाः ॥ The च् in अबच् is for accent, showing that the substitute 'aya' differs in accent from the sthanitaya.

उभादुदाचो नित्यम् ॥ ४४ ॥ पदानि ॥ उभात्,उदात्तः,नित्यम् ॥ वृत्तः ॥ उभाव्हास्यस्य तथ्यो नित्यमयज्ञादेशो भवति स चोरात्तः ॥

43. After the word ubha, ayach is always the substitute for tayap, having the acute (udatta) accent on its first syllable.

The affix भ्रवेष having indicatory takes the acute accent on the final syllable (VI. 1. 163), i. e. on a, the special mention of the udatta in the sûtra shows that the accent should be on a syllable which would otherwise not have taken it i. e. the first syllable i. e. भ; for had this not been the meaning, there was no necessity of using the word udatta in the sûtra.

If इम is a Sankhyå word (I. 1. 23) in the secular sense, it would have taken त्रयप्, the present sûtra ordains भर्य instead as a substitute always. If it is not a Sankhyå, then we should first ordain त्रयप् after it, by the process of splitting the sûtra 42 ante into two, thus संख्यायाः त्रयप्, अवयदे त्रयप् and then replace त्रयप् by अवै ॥

Thus उभी पीतलोहितो अवयवी यस्य = उभयः ॥ उभैये देवमतुष्याः ; उभैयोः मणिः ॥ तदस्मिन्नधिकमिति दशान्ताङ्गः ॥ ४५ ॥ पदानि ॥ तत्-अस्मिन्-अधिकम्-इति-दशान्तात् सः ॥

वृत्तिः ॥ तत्तित प्रथमासमर्थादिस्मन्निति सप्तम्यथे दशान्तात्पातिदिकाद्वः प्रत्ययो भवति वत्तत्प्रयमासमर्थ-मधिकं चेगाद्वति । इतिकरणस्ततेषद्विवक्षा ॥

Kârikâ अधिके समानजाताविष्टं शतसहस्रयोः ।

यस्य संख्या तहाधिक्ये दः कर्चच्यो मतो मन ॥

45. The affix da (a with the elision of अन of the base), comes after a Numeral ending in dasan, being in the first case in construction, in the sense of "this is surplus in it".

Thus एकाइग्र अधिका अस्मिन् ग्रेत - एकाइग्रं ग्रेत "hundred + eleven". So also एकाइग्रं सहस्रं ॥



Why do we say ending in रश्चर? Observe पंचाधिका अस्मिन् श्रेत ॥ Why do we say "ending"? Observe रशाधिका अस्मिन् श्रेत ॥

Ishti:—This rule applies when both words denote a thing of the same denomination. As एकारच कार्यापण अधिका अस्मिन् कार्यापण चते - एकारच कार्यापण प्राप्ता । But not here:—एकारच माथा अधिका अस्मिन् कार्यापणचते ॥

Ishti:—This applies only after शत and सहस, therefore it does not apply here:—एकारशाधिका अस्यां विशति ॥

The word इति in the sûtra is for clearness. The rule applies to शतसहसं also, as एकार्श शतसहसं which may mean either (1) एकार्श शतान्यधिकान्यस्मिन् or (2) एकार्श सहस्राण्यधिकान्यस्मिन् ॥

रादन्तिविशतेश्व ॥ ४६ ॥ पदानि ॥ शदन्त-विशतेः च (डः) ॥ ' वृत्तिः ॥ तरस्मिन्निधिकमित्यतुवर्त्तते, उ इति च । शर्वन्ताव्यातिपरिकार्विशतेश्व उः प्रत्ययो भवति तर्रस्मिन-धिकमित्येतस्मिन्विषवे ॥

वार्त्तिकम् ॥ तर्न्तार्पीति वन्त्रव्यम् ॥

46. The affix da comes in the sense of "this is surplus in it", after a Numeral ending in ज्ञान and after चिंचाति; with the elision of अन and अति ॥

The indicatory इ causes elision of हि portion VI. 4. 142 &c. Thus विश्वसंथिका आस्मिञ्छते - विश्वं शतं, एकविशं शतं, एकविशं शतं, एकविशं शतं ॥ This rule applies to abstract Numerals. Hence not here, गोविश्वसंथिका असिन् गोशते॥

So also after विश्वति ; as विश्वं शतं ॥

Vart—So also after compounds ending in विश्वति, as, एकविश्वं शतं ॥ This also applies to pure Numbers. Therefore not here, गो विश्वतिरिधका असिन् गो शतं ॥ संख्याया गुणस्य निमाने मयद् ॥ ४७ ॥ पदानि ॥ संख्यायाः, गुणस्य, निमाने, मयद ॥ मयद ॥

बृत्तिः ॥ तद्दस्येत्यनुवर्त्तेते तद्दस्य संजातिमत्यतः । तदिति प्रयमासमर्थाव्सक्यावाचिनः प्रातिपदिकादस्येति षष्ठचर्ये मयद् प्रत्ययो भवति बत्तत्प्रयमासमर्थे ग्रुणस्य चेन्निमाने वर्त्तते ॥

47. The affix mayat (मय with feminine in wiy) comes after a Numeral in denoting a thing given in exchange; in the sense of "containing so many times more of something" or "the price of a portion of this is so many equal portion of the other".

The word त्रस्य from V. 2. 36 should be read in this. The sense of the aphorism is "after a Numeral in the first case in construction (तर्), with the force of a genitive (अस्य), comes the affix नयर, when the word in the first case in construction denotes the value (निमान) of a portion (ग्रुज)". The word ग्रुज means भाग or "portion", and निमान means 'price'. In comparing the quality of one thing with another, निमान is the value or price. Thus यदानां की भागी निमान-

मस्योतिश्वद्भागस्य = द्विमयमुत्श्विद्यवानाम् "two parts of Yava is the price of one part Udasvit". Similarly चिनयम्, चतुर्मयम्, lit. "Udasvit is द्विमय or 'two-times' the value of yava".

The word गुजस्य is in the singular number. The comparison must therefore be made with *one* portion of a thing, with the several portions of the other. The ratio must be x: 1, but never x: 2, or x: 3 &c. Therefore the rule does not apply here, दी भागी बवानां चय उद्धितः ॥ The x also must be more than one. The rule therefore does not apply here: एको भागी निमानमस्य ॥

The word ग्रुण denotes an integral number, therefore the rule will not apply to fraction. As है। भागी व्यानामध्यक्तं उद्धिकः ॥

The affix also comes in the sense of purchasing or the comparative value of a thing, i. e. in denoting the thing received in exchange. (निमेब) As उद- ाभतो हो भागो निमयमस्य ववभागस्य = द्विमयाः, as दिमया यवा उद्धितः = "उद्धितो हो गुणै निमेबी वेषांमकग्रणानां यवानां "the exchange value of Udasvita is twice as much as that of a Yava". The word निमान means the thing given in exchange; and निमेब the thing received in exchange. Both words are reciprocal and are terms of barter or exchange, but they do not apply to sales or purchases for coins.

Why do we say ग्रणस्य 'of a portion'? Observe हो ब्रीहियवी निमानमस्योद-िसतः ॥ Here being no comparison of ratios, there is no affixing.

Why do we say निमाने "in denoting the thing given in exchange"? Observe, हो गुणो सीरस्य एकस्तैलस्य - द्विगुणं पच्यते तैलं सीरेण "one part of oil cooks or absorbs as much as two parts of milk". Here the sense is that of 'cooking' and not of purchasing.

In short मयर् has the meaning of 'time or fold'. As दिमब "two time", the word qualifying sometime the निमान, sometime the निमय; e. g. दिमयपुरित्य यनानां "Udasvit is two-times or two-fold of Yava in value'; or दिनया यन उद्भितः "two-times Yava are equal to one Udasvit'.

तस्य पूरणे डट् ॥ ४८ ॥ पदाति ॥ तस्य, पूरणे, डट् ॥
गृत्तिः ॥ तस्यति पशीसमर्थात्संक्यावाचिनः प्रातिपहिकाल्युरणहृत्यास्मन्नर्थे डट् प्रस्वयो भवित ॥

48. The affix dat (a, causing the elision of the last vowel with the consonant following it) comes after a Numeral in the sixth case in construction, when the sense is "making full this number".

That by which a thing is completed is called पूरण। Thus एकारधानां पूरणः = एकारधः the "eleventh" (i. e. the one which, added to ten, completes the eleven). Similarly चयोरधः॥ By this affix, ordinals are formed. The rule therefore, does not apply to a case like this:—पंचानां मुश्किनां पूरणो घटः॥

नान्तादसंख्यादेर्मेट् ॥ ४९ ॥ पदानि ॥ नान्तात् असंख्यादेः मद् ॥ वृत्तिः ॥ उडिति वर्त्तते । नकारान्ताःसंख्यावाचिनः प्रातिपरिकाइसंख्यादेः परस्य दशे मडागमे। भरति ॥ 49. The augment mat (#) comes before &z, in the above sense, after a Numeral which ends in \*\bar{\pi}\$ when no other Numeral precedes it.

Thus पंचनः 'fifth' (the completer of the five), सप्तनः ॥ Why do we say 'ending in म्'? Observe विश्वतेः पूरणो = विश्वः 'twentieth'. Why do we say 'not preceded by a Numeral'? Observe एकारशानां पूरणं = एकारशः ॥

थर् चच्छन्द्सि ॥ ५० ॥ पदानि ॥ थर्, च, छन्द्सि ॥ वृत्तिः ॥ नान्ताद्संख्यादेः परस्य दट>छन्द्सि निषये थडागमा भवति, चकारात्पक्षे मडपि भवति ॥

50. The यह is the augment of इद, in the Chhandas, after a Numeral ending in द and not preceded by another. numeral: as well as the augment मद ।

Thus पंचयः, सप्तयः or पंचमः, सप्तमः ॥ As पर्णमयानि पञ्चयानि भवन्ति and पञ्चमिनिव्यमस्यापाद्यमन् ॥ See V. 2. 56.

षद्कतिकतिपयचतुरां थुक् ॥५१॥ पद्दानि ॥ षद्-कति-कतिपय-चतुराम, थुक्॥ वृत्तिः ॥ डडित्यतुरत्तेते सत्सप्तम्या विपरिणम्यते । षद् कति कतिपय चतुरदृत्येतेषां डटि परतस्थुगागमी भवति ॥

वात्तिकम् ॥ चतुरभ्छयतावाद्यक्षरलोपभ ॥

51. When dat follows, युक् is the augment of the words shat, kati, katipaya and chatur.

The द्वर् is to be read into this sûtra, and it should be changed into locative, as दि 'when dat follows". The word क्षतिपद is not a Numeral, it takes द्वर् by force of this sûtra. Thus पण्णां पूरणी = पष्टः 'sixth'. कतियः 'the which in order?' कतिपद्यः 'the one in order after several', चतुर्थः 'the fourth'.

Vart:—The affixes छ (ईय) and यत् come after चतुर् and there is elision of the first letter. As तुरीयः or तुर्वः ॥

In this and the two following sutras, the action of the  $\xi$  of  $\xi\xi$  vanishes when an augment is added.

बहुपूगगणसंघस्य तिथुक् ॥ ५२ ॥ बहु-पूग-गण-संघस्य, तिथुक् ॥ वृत्तिः ॥ दिदियोव । बहु पूग गण संघ इत्येतेषां दि परतिस्तियुगागमो भवति ॥

52. When dat follows, तियुक्त is the augment of the words bahu, pûga, gaņa, and sangha.

The word इटि is understood here also. The words पून and संघ are not Numerals; they take the affix इट् by virtue of this sûtra. Thus बहुनां पूरणो = बहुतिथ:, पूनतिथ:, गणतिथ:, कार्य संघतियः ॥

वतोरिशुक् ॥ ५३ ॥ पदानि ॥ वतोः, इशुक् ॥ वृत्तिः ॥ डिडस्थेव । वतेंडि परत इशुगागमा भवति । वस्यन्तस्य संख्यास्त्रास्पूर्वेण डिबुहितस्तिस्मिन्नयमागमो विभीयते ॥ 53. When dat follows, रयुक् is the augment of a stem ending in vatu.

The word इटि is understood here also. The words ending in बतु are Numerals (I. 1. 23): and they will take इट् by V. 2. 48; the present sûtra declares the augment. Thus बावतां प्रणो = बावतियः, तावितयः, एतावितयः ॥

द्वेस्तीयः ॥ ५४ ॥ पदानि ॥ द्वेः, तीयः ॥ वृत्तिः ॥ दिश्वव्हात्तीयः प्रत्ययो भवति तस्य पूरणहत्यस्मिन्विषये । उटोपवादः ।

54. The affix तीय comes in the sense of 'completer thereof', after the word dvi.

This debars दर्॥ Thus इयोः पूरणो = दितीयः 'the second'—that which completes the two.

त्रेः संप्रसारणं च ॥ ५५ ॥ पदानि ॥ त्रेः, संप्रसारणं, च (तीयः) ॥
वृत्तिः ॥ विग्रब्दात्तीयः प्रत्ययो भवति तस्य पूरणहत्येतद्विषये । ढटापवाहः । तस्त्वन्नियोगेन हेः संप्रसारणं
च भवति ॥

55. The affix tiya comes in the sense of 'completer thereof', after the word tri; and there is samprasarana (vocalisation) of the stem.

The substitution of a vowel for a semi-vowel is samprasârana (I. 1. 45). Thus चि + तीय = तृ + इ + तीय = तृतीयः (VI. 1. 108, the इ of वि assumes the form of the prior letter इ which is substituted for इ). In तृतीयः the इ is not lengthened by VI. 4. 2, because that rule applies to the lengthening of the अज letters only, this word being read into VI. 4. 2, by anuvritti from VI. 3. 111. The pratyâhara अज is formed by the first ज, and means the letters ज, इ and इ #

विंशत्यादिभ्यस्तमडन्यतरस्याम् ॥ ५६॥ पदानि ॥ विंशत्यादिभ्यः, तमद्, अन्यतरस्यां ॥

वृत्तिः ॥ विश्वत्यादिभ्यः परस्य उटस्तमडागमी भवत्यन्यतरस्याम् ।

56. After the words vinsati &c, tamat (तम fem. in ङोए) is optionally the augment of dat.

This rule falling under the jurisdiction of पूर्ण, we must read the word ढर into this sûtra, as the affix to which the augment तमद् is added. Thus विद्यार पूरण: = विद्यातितमः or विद्याः 'twentieth'. एकविद्यातितमः or एकविद्याः, विद्यातितमः or विद्याः, विद्यातितमः or विद्यातितमः or

There is no विश्वन्यावि class given in Ganapatha. These are ordinary words like विश्वति, विश्वत् &c. The words विश्वति, विश्वत् &c of V. 1. 59, should not be taken as the विश्वस्थावि alluded to by this sûtra. For had it been so, we

could not have formed the words like एकाविश्वतितमः; because the rule applying to विश्वति specifically mentioned, will not apply to विश्वति as the end of a compound. As this maxim declares, महणवता मातिपरिकेन तर्न्तिधिनांस्ति "that which cannot possibly be anything but a Pratipadika, does, contrary to I. 1. 72; not denote that which ends with it, but it denotes only itself". This being the case, the word विश्वति &c must be taken in their popular signification, and not as particular pratipadikas; and hence also becomes valid the exception given in V. 2. 58, in the case of पष्टि &c when preceded by another numeral. For the very prohibition असंख्याहे: in that rule, shows, that with the exception of पष्टि &c, the present rule applies to other संख्याह words, as, एकाविश्वति &c.

Böhtlingk takes मर्, यर् and तमर as separate affixes and not as augment. He says "The commentators take तमर here and in the following Sûtras as an Augment of दर (V. 2. 48), because विश्वति &c with the affix तमर would yield विश्वति में by III. 1. 3, whilst otherwise it would be accented as विश्वति ॥ According to this interpretation मर V. 2. 49 and यर V. 2. 50 are Augments, though they would yield the right form as affixes also. That Pâṇini by forms मर, यर and रार so much resembling दर, should not have meant an affix, is not probable. Moreover one does not understand well this, why he, if he intended that म, य and तम should be taken as augments, does not, for the sake of clearness, ordain this after the stem, which could have been expressed by adding of the servile क् (i. e. मुक्, युक् and तमुक्), as he does in the case of the augments युक् V. 2. 51, तियुक् V. 2. 52 and र्युक् V. 2. 53. I also think this, that Pânini, when he designated this affix तमर, did not think of the accent."

In the case of मह and घर there will be no difference whatever whether we take them as affixes or as augments. Thus पंचन् + मर् = पंच् + मर् (VI. 4. 144) = पंचन ॥

नित्यं शतादिमासार्द्धमाससंवत्सराच ॥ ५७ ॥ पदानि ॥ नित्यम्, शतादि, मासार्द्ध, मास, संवत्सरात्, च, (तमद्)॥

वृत्तिः ॥ श्वताश्यः संख्याग्रव्श लैक्तिका गृह्यन्ते । श्वताशियो मासार्द्धमाससंवत्सरग्रवश्येष परस्य उटा नि-. स्यं तमडागमो भवति ॥

57. Always after the words sata &c, and after mâsa, ardha-mâsa, and sam-vatsar; tamaţ is the augment of daţ.

The words ज्ञताद्य are numerals. The words मास &c, are not numerals; they would not have taken इट, but by the implication of this sûtra. Thus ज्ञतस्य पूरणः = ज्ञततमः 'hundreth'; सहस्रतमः, लक्षतमः ॥ Similarly मासस्य पूरणः = मासतमो दिवसः 'the last day of the month'. अद्यासतमः, संवस्त्रतमः ॥

By the next Sûtra V. 2. 58, the words सुत &c, would also have taken समद; but the scope of that sûtra is confined to numerals not preceded by another numeral. There is no such restriction here. Hence we have एकसर-सम: दिश्वतमः ॥

षष्ट्यादेश्वासंख्यादेः ॥ ५८ ॥ पदानि ॥ षष्ट्यादेः, च, असंख्यादेः, (तमद्) ॥ शृंतः ॥ षष्टगांदेः संख्याकदाद्वरंख्यांदः परस्य दरो नित्यं तमद्वागमा भवति ॥

58. After the words shashti &c, when no other Numeral precedes them; tamat is always the augment of dat.

By sûtra V. 2. 56, the augment was optional, this makes it compulsary. Thus षष्टितमः, सप्ततिसमः ॥

Why do we say "when not preceded by a Numeral"? Observe, एक्सपटः एकपष्टितमः, एकसप्तमः ।। Here V. 2. 56, applies also.

मतौ छः सुक्तसाझोः ॥ ५९ ॥ पदानि ॥ मतौ, छः सुक्त, साझोः ॥
वृत्तिः ॥ मताविति मत्वर्थ उच्यते । प्रातिपदिकानम्त्वर्थे छः प्रत्ययो भवति गुन्ते सामनि चामिधेव ॥

59. When a Sûkta or a Sâman is to be expressed, the affix Chha (ईप) comes after a prâtipadika (nominal-stem), in the sense of the affix matup (V. 2. 94).

The word मती means 'in the sense of मतुष् affix'. The sense of मतुष् is "whose is it or in whom it is". Thus अच्छावाक् शब्दोऽस्मिन् अच्छावाक्षीयम् सूक्तन्। मित्रावरुणीयम्, यज्ञायज्ञीयम् साम, वारवन्तीयम् साम ॥

The affix comes after a collocation of words, as अस्यवानीय 'the Sûkta containing the words अस्य वाम' e. g. Rig Veda Mandala l. sûkta 164. Here the words अस्य वामस्य are considered as a Nominal Stem. So also कवापुभीवम् ॥

अध्यायानुवाकयोर्छक् ॥ ६० ॥ पदानि ॥ अध्याय, अनुवाकयोः, सुक् ॥ वृत्तिः ॥ मत्रावित्वेव । मत्र्यदत्पत्रस्य छस्य सुग् भवति, अध्यायानुवाकयोर्गभवेवयोः ॥

60. When an Adhyâya or an Anuvâka is to be expressed, there is luk-elision of the affix Chha having the above sense of matup.

This sûtra indicates by implication (ज्ञापकः), that the affix & comes after a nominal stem, to denote an Adhyâya or an Anuvâka. According to Patanjali the elision is optional. Thus गर्वभाण्ड शहरोऽस्मित्रस्ति = गर्वभाण्डोऽध्यायः, अनुष्याको ता ॥ In the alternative, गर्वभाण्डीयः; so also दीर्घजीदितः or दीर्घजीवसीयः, पत्रिक्सम्भाः or पत्रितस्तम्भीयः ॥

विमुक्तादिभ्यो ऽण् ॥ ६१ ॥ पदानि ॥ विमुक्तादिभ्यः, अण् ॥ वृत्तिः ॥ मतावित्येव, अध्यायात्रवाकयोधिति च । विमुक्तादिभ्यः प्रातिपहिकेश्यो ऽष् प्रत्यवो भवति मल्ये, अध्यायात्रवाकयोधिभयेवाः ॥

Digitized by Google

61. The affix an (+-=) comes in the sense of matup, when an Adhyâya or an Anuvâka is to be expressed, after the words vimukta &c.

Thus विमुक्तग्रहीऽस्मित्रस्ति = वैमुक्तोऽध्यायोऽनुवाको वा ॥ · So also हैवासुरः &c.

1 विद्युक्त, 2 देवासुर, 3 रक्षोऽसुर, 4 उपसद, 5 सुवर्ष (सुपर्ष ), 6 परिसारक (परिपादक!) 7 सहरात्, 8 वसु, 9 नहत् (महत्वत्), 10 प्रसीवत्, 11 वसुनत्, 12 महीसत्व (महीयतः), 13 सत्वत्, 14 बहंवत्, 15 इशार्ष, 16 इशार्ष, 17 वयस् (इशार्षपयस्), 18 हविर्धात, 19 प्रतिवत् (प्रतिव ), 20 महि-षी, 21 अस्यहत्य, 22 सोमापूषन्, 23 इडा, 24 अमाविष्णु (विष्णू), 25 उर्वशी, 26 वृवहत् (वृवहति), 27 नित्री, 28 सोम, 29 हेत्र. ॥

गोषदादिश्यो घुन् ॥ ६२ ॥ पदानि ॥ गोषदादिश्यः, खुन् ॥ वृत्तिः ॥ मतावित्रेव, अध्यायानुवाकयोधित प । गोषदादिश्यः प्रातिपदिकेश्यो दुन्त्रत्ययो भवति मस्त्रेये ऽध्याः वानुवाकयोः ॥

62. After the nominal stems goshada &c, there is the affix vun ( 4—अक), in the sense of matup, when an Adhyaya or an Anuvaka is to be expressed.

Thus गोषदश्रहोऽस्मिन्नस्ति = गोषदकोऽध्यायोऽनुवाको वा ॥ इपेल्वकः, मातरिश्वकः &c. Another reading is गोषद the final consonant being mute.

1 गोषद् ( गोषद ), 2 इषे त्वा ( त्व ), 3 मातिश्वन्, 4 देवत्य त्वा, 5 देवीरापः, 6 कृष्णो इत्या, खोरछः, 7 देवी ( देवी ) थिय थिया ( थियन् ), 8 रसोहण, 9 युज्जान, 10 अञ्जन, 11 प्रमूत, 12 प्रकृत, 13 कृशानु ( दशान ). 14 सहस्रशीर्था, 15 वातस्य ते, 16 कृशाश्व, 17 त्वाहाप्राण, 18 प्रसप्त (!).

तत्र कुशलः पथः ॥ ६३ ॥ पदानि ॥ तत्र, कुशलः, पथः, ( बुन् ), ॥
वृत्तिः ॥ बुनित्येव । तत्रेति सप्तमी समर्थात्पयिन् शब्शास्त्रग्रेत इत्यत्मित्रथें वृत्यत्ययो भवति ॥

63. The affix vun comes, after the word pathin, being in the seventh case in construction, when the sense is "versed therein or skilled therein".

Thus पथि कुंचलः = पयकः (पथिन् + दुन् = पथ् + दुन् VI.4.144 = पथ् + अक् VII.1.1.), आकर्णादिभयः कन् ॥ ६४ ॥ पदानि ॥ आकर्णादिभयः, कन् ॥ वृत्तिः ॥ तनेत्येत, कुंचल इति च । आकर्णादिभ्यः प्रातिपदिकेश्यः सप्तमीसमर्थेश्यः कुंचल इत्येतस्मिन्नर्थे कः स्त्रत्योत ॥ विविधि ॥

64. The affix kan  $(\angle -\pi)$  comes in the sense of versed therein, skilled therein, after the nominal stems akarsha &c, being in the seventh case in construction.

Thus आकर्षे कुशलः - आकर्षकः, स्वरुकः. Another reading has आकष (Böhtlingk)

1 आकर्ष ( आकष ), 2 स्तरु, 3 पिशाच ( पिपासा ), 4 पिचण्ड, 5 अशनि, 6 अदमन्, 7 निचय ( विचय ), 8 चय, 9 विजय , 10 जय, 11 आच्य, 12 नय, 13 पार् ( निपार् ), 14 हीप्, 15 हर, 16 हार्, 17 हार्, 18 गहर, 19 शहरी, 20 अयः 0

धनिहरण्यात्कामे ॥ ६५ ॥ पदानि ॥ धन्, हिरण्यात, कामे (कन्) ॥
वृत्तिः ॥ तेनस्य, किनिति च । धनिहरण्यग्रह्मान्यां तत्रिति सप्तमीसमर्थाग्यां कामहत्यास्मित्रर्थे कन्यस्यक्षे
भवति ॥

65. The affix kan comes, after the words dhana and hiranya, being in 7th case in construction, in the sense of 'a desire thereafter'.

The word काम means 'desire, wish'. Thus धने कामः = धनको इवइणस्ब, हिरण्यको देवदसस्य ॥

स्वाङ्गिश्यः प्रसिते ॥ ६६ ॥ पदानि ॥ स्वाङ्गिश्यः, प्रसिते (कन्) ॥ वृत्ति ॥ त्रेष्येव, क्रानिति च । स्वाङ्गवाचिभ्यः ग्रव्हेभ्यस्तविति सप्तमीसमर्थेभ्यः प्रसितहत्येतस्त्रिप्रर्थे कन्प्रत्य-यो भवति ॥

66. The affix kan comes after a word denoting a part of one's body, in the sense of 'who takes care of it, who bestows care upon it'.

The words तब and कत् are understood in this sûtra. The word प्रांसत means 'devoted to, intent upon, craving after'. Thus केशेषु प्रसितः = केशकः i. e. केशाहिरचनायां प्रसन्त एवषुच्यते ॥ The स्वाद्गेश्यः is in the plural number, indicating that the affix comes even after a collective compound of Svanga terms. Thus हन्ताष्टकः, केशनखकः ॥ See II. 3. 44.

उद्राद्ठगाधूने ॥ ६७ ॥ पदानि ॥ उद्गात्, ठक् आधूने ॥ वृत्तिः ॥ तत्रेत्येव, प्रसितद्वति च । उद्गर्शन्त्रास्त्रप्तीसमर्थाव्यस्तितदृत्येतस्तिष्ठये वक् प्रत्ययो भवति ॥

The translation given above is according to Dr. Böhtlingk. According to the Kasika, the anuvitti of प्रसित is also read into this sutra. The meaning then would be "thak comes after the word udara in the seventh case in construction, in the sense of 'who is devoted therein', when the word so formed means " voracious". A person who is very much distressed by hunger is so called; उरेऽवाजनीयुर्भण्यते॥ Thus उरेर प्रसित: = भारतिक: (i. e. भारतिक:).

Why do we say when it means 'voracious'? Observe दशक: 'abdominal'.

सस्येन परिजातः ॥ ६८ ॥ पदानि ॥ सस्येन, परिजातः, ( कन् ) ॥ वः ॥ कुलस्या रुपेन सर्वते ॥ रुक्त । विरेतानेन सरीया सर्वातिस्थानः । स्वातुक्तपानीयास्य

षृत्तिः ॥ कन्त्रत्यय इत्येव स्मर्यते, न ढक् । निर्देशादेव तृतीया समर्थविभक्तिः । सस्यशब्शक्तिवासमर्यात्प-रिजात इत्यस्मित्रर्थे कन्त्रत्ययो भवति ॥

68. The affix kan  $(4-\pi)$  comes after the word sasya, being in the third case in construction, when the sense is "to supply richly with it".

The anuvritti of कन्, not of उक्त is to be read here. The word सस्य here means 'good quality', and not 'corn'. Another reading is शस्य. The word परि means 'all, every where'. That which is full of (परित्रात) good qualities (सस्य) in which there is no defect, that is the signification here. Thus सस्यन परिजात: अस्यकः शालः 'a rice, above all praise', सस्यकः साधः 'a good man, not equalled by any'. सस्यको मणिः 'a precious stone of the best quality', i. e. perfect in form'.

अंदां हारी ॥ ६९ ॥ पदानि ॥ अंदाम्, हारी, (कन्) ॥
वृत्तिः ॥ भग्रग्रहात्रिर्देशांस्व द्वितीयासमर्थादारीत्येतासमर्थे कन्यत्ययो भवति ॥

69. The affix kan comes after the word ansa 'a share' in the second-case in construction, the sense being 'who must take that'.

The word ध्रश्च is used in the accusative in the aphorism, showing that the construction must be accusative. The word हारिन् nom. हारी is formed by adding णिनि to the root इ, the force of the affix being that of "must, or necessity". See III. 3. 170. The word हारिन् will govern accusative and not genitive II. 3. 70.

Thus अशं हारी = अंशकः 'an heir', i. e. who is entitled to take a share at partition i. e. a हायादः । अंशकः पुत्रः ॥

तन्त्राद्विरापद्वते ॥ ७० ॥ पदानि ॥ तन्त्रात्, श्रचिर, अपद्वते, (कन्) ॥ वृत्तिः ॥ तन्त्रग्रदाशिर्देशास्त्र पञ्चनीसमर्याद चिरापद्वतद्वयेस्मित्रथे कन्प्रत्ययो भवति ॥

70. The affix Kan comes after the word tantra 'a loom', in the sense of "taken off therefrom not long ago or shortly before".

The word तन्त्र must be in the fifth case in construction, by the very fact of its being so employed in the sûtra. The word अचिर means 'short time, not long' अपहत means "taken off". Thus तन्त्राविधापहतः = तन्त्रकः 'a cloth just taken off the loom' i. e. an unbleached cloth. As तन्त्रकः परः, तन्त्रकः पावारः 'a new mantle' = प्रत्यवः or नवः ॥

ब्राह्मणकोष्णिके संज्ञायाम् ॥ ७१ ॥ पदानि ॥ ब्राह्मणक, उष्णिके, संज्ञायाम् (कन्)॥ वृत्तिः ॥ ब्राह्मणक उष्णिक इत्येती शब्दी निपात्येते कन्यत्ययान्ती संज्ञायां विषये ॥

71. The words Brâhmaṇaka and ushṇika are anomalous, when they are a Name.

Thus ब्राह्मणको देशः, उष्णिका यदागुः ॥ The affix क्षन् is added to ब्राह्मण, with the force of 'a place where Brahmanas who live by profession of arms dwell'. Similarly उष्णिक means अल्पाताः ॥

शीतोष्णाभ्यां कारिणि ॥ ७२ ॥ पदानि ॥ शीत, उष्णाभ्याम, कारिणि, (कन्) ॥ वृत्तिः ॥ शीतोष्णशब्दान्यां कारिणानिधेवे कन्यस्ययो भवति ॥

72. The affix kan comes after the words sita and ushna, in the sense of 'who goes to work thus'.

The word शांत and उच्च being used as adverbs will be in accusative construction. As शीतं कराति 'who goes to work coldly' i. e. a lazy man = शीत-क: = शलतः, जरः. Similarly उच्चकः = शीयकारी, रक्षः 'who goes to work hotly'.

अधिकम् ॥ ७३ ॥ पदानि ॥ अधिकम्, ( कन् ) ॥ वृत्तिः ॥ अधिकमिति निपात्यते । अध्याद्धरस्योत्तरपर्लोपः कथ प्रत्यवः ॥

73. The word adhika is anomalous.

The word অধিক: meaning 'more', is formed by adding কৰ to the word অথাক; there being elision of the second term before the affix. Thus অধিকা লাগ আৰাদ্ "a Drona is superior to Kharl" অধিকা আধি ক্লাণৰ "a Kharl is inferior to Drona". The word অথাকৰ governs nominative or accusative indifferently.

अनुकाभिकाभीकः कमिता ॥ ७४ ॥ पदानि ॥ अनुक, अभिक, अभीकः, कमिता ॥ वृत्तिः ॥ अनुक अभिक अभीक इत्येते शब्शः कन्यत्ययान्ता निपात्यन्ते कमितेत्येतास्मित्रर्थे ॥

74. The words anuka, abhika and abhika are anomalous, meaning 'being at liberty to do or being fond of'.

Thus अनुकामयते = अनुका 'desirous, libidinous'. अभिकामयते = अभिका or अभीकः 'a lover, voluptuous person'.

पार्श्वेनान्विच्छति ॥ ७५ ॥ पदानि ॥ पार्श्वेन, अनु, इच्छति, ( कन् ) ॥ वृत्तिः ॥ पार्श्वान्तान्त्रतीयासमर्थादनिच्छतीयासमर्थे कन्मत्वयो भवति ॥

75. The affix kan( $-\pi$ ) comes after the word parsva, in the third-case in construction, signifying "who strives to gain something by that".

The word पार्श्वम् means 'a fraudulent or crooked expedient'. One who endeavours to obtain any thing by fraud is called पार्श्वनः 'a cheat, a juggler, a partisan'. पार्श्व = a rib, a crooked thing; as पार्श्वनः = नायाविन, कीसृतिक, जालिकः &c.

थयः ग्रूलदण्डाजिनाभ्यां ठक्ठञी ॥ ७६ ॥ पदानि ॥ अयःश्रूल, दण्डाजिना-भ्याम, ठक्, ठञी ॥

वृत्तिः ॥ भन्तिच्छतीत्वेव । भवः शूलरण्डाजिनाभ्यां तृतीयासमर्याभ्यामन्तिच्छतीत्वस्मित्रयें हक्दग्री प्र-स्वयो भवतः ॥

76. The affixes thak  $(\pm - \xi \pi)$  and than  $(\pm ' - \xi \pi)$  come respectively after ayahsûla and dandâjina, in the same sense of "who strives to gain something by that".

Digitized by Google

The word श्रानिकाति is understood here also. The word श्रान्त्र means 'a violent proceeding'. Who seeks to obtain any thing by violent means is called आयः पृष्टिकः = साइसिकः ॥ The word एण्डाञ्चन means 'staff (danda) and hide (ajina)' i. e. outer badges of devotion or hypocrisy. Who seeks to gain something by hypocrisy and deceit is called राण्डाञ्चिकः = राम्बिकः ॥

तावतिथं प्रहणमिति खुग्वा ॥ ७७ ॥ पदानि ॥ तावतिथम्, प्रहणम्, इति, खु-

.मृत्तिः ॥ तावतां पूरणे तावतियम् । गृद्यते ऽनेनेति महणम् । प्रकृतिविशेषणं चैतत् । पूरणप्रस्वयान्ताच्या-तिपरिकार् महणोपाधिकास्त्वार्ये कन्प्रत्ययो भवति ॥

बार्त्तिकम् । तावतिथेन गृह्वातािति कन्वक्तस्यः, पूरणप्रत्ययस्य च नित्यं सुद्ध् ॥

77. The affix kan  $(\angle -\pi)$  is added to an ordinal number, in the sense of "acquiring a subject after so many attempts"; and there is optionally the elision of the affix denoting the ordinal number.

The word तावतियं (V. 2. 53) stands here as a type of all words ending in affixes denoting पूरण i. e. ordinals. The word महण means 'acquired or learned hereby'. This qualifies the base. Thus दितीयेन करेण मन्यं गृहाति – दिकं सहणम् or दितीयकं महणम् 'the acquisition of the knowledge or book by the second time' i. e, "successful mastery by the second time". So also निकं or नितीयकम्, चतुष्कम् or चतुर्यकम् ॥

Vart:—When the word, formed by the affix kan, means the person who acquires after so many times then the elision of the पूरण affix is compulsory and not optional. Thus पष्टन रूपेण मन्यं गुन्ति - पर्को देवरचः 'Devadatta who learns the book for the sixth time' i. e. 'who succeeds in learning the book at the sixth attempt'. Similarly पंचकः, चतुष्कः ॥ The word पहण here is confined to books only and to nothing else.

स एषां ग्रामणीः ॥ ७८ ॥ पदानि ॥ स, एषाम, ग्रामणीः, (कन्)॥
वृत्तिः ॥ स इति प्रथमासमर्थारेषामिति पष्टवर्षे कन्यस्थयो भवति, यत्तव्ययमासमर्थे पामणीश्रेस्स भवति ॥

78. The affix kan comes after a word in the first case in construction, with the force of a genitive case, when the sense is 'he is their leader'.

The word मामणी means 'head-man, leader, spokes-man'. Thus देवहत्ती मामणीरेपां = देवहत्तकाः, यत्रहत्तकाः ॥

Why do we say 'when meaning a leader'? Witness देवदन्तः शुद्धरेपाम् ॥ Here there is no affixing.

श्रृञ्जलमस्य बन्धनं करमे ॥ ७९ ॥ पदानि ॥ श्रृञ्जलम्, अस्य, घन्धनम्, करमे ॥ वृत्तिः ॥ शृङ्खलग्रद्धान्त्रयमासमर्योदस्येति पष्टपर्ये कन्त्रस्यो भवति, यत्तव्ययमासमर्ये बन्धनं चित्तद्ववित, यत्तरस्येति निर्दिष्टं करमचेत्व भवति ॥

79. The affix kan comes after the word arinkhala 'a clog', in the sense of "clog is its fetter", when the whole word means a young camel.

Thus স্থান অভ্যান্তৰ ক্ষেত্ৰত স্থানকা n The young ones of camel are called ক্ষেত্ৰ n The wooden clogs put on their feet to prevent them from straying are called স্থান n Though the ropes &c are also used along with the clog, yet frinkhala being the principal object that takes away the freedom is called অভ্যান or bond or fetter.

उत्क उन्मनाः ॥ ८० ॥ पदानि ॥ उत्कः, उन्मनाः, (कप्) ॥ पृताः ॥ उत्क इति निपास्यते उन्मनाभेग्स भवति । उत्त मनी बस्व सडन्मनाः ।

80. The word utka is anomalous, meaning 'longing after, yearning'.

He whose mind anxiously desires or yearns after a thing is called धन्मनः ॥ The word उस्कः is formed by adding कन् to the preposition उद. Thus धस्को देवदनः, उस्कः प्रवासी = उस्प्रकः or उस्कण्डितः ॥

कालप्रयोजनाद्गोगे ॥ ८१ ॥ पदानि ॥ काल, प्रयोजनात्, रोगे, ( कन् ) ॥ वृत्तिः ॥ भर्याभ्यां समर्थविभक्तिः । कालाव्ययोजनाच मधायोगं समर्थविभक्तियुक्ताद्गोगेऽभिषेवे कन्यत्वके भवति ॥

81. The affix kan comes after a word expressing a time, or a cause or effect (of the disease), when an illness is denoted.

The word काल means 'days' &c, and मयोजन means 'the cause (of disease) or its effect'. Thus दितीयेऽद्विभवः = दितीयको इवरः 'the fever which comes on the second day'. चतुर्थकः 'a fever which comes on the fourth day'. Similarly after a word denoting मयोजनः, as, विषपुर्धेजनितः = विषपुर्धको उवरः 'a fever caused by poisonous flowers'. So also काश्युष्पकः ॥ So also क्ष्मं कार्यमस्य = क्ष्मकः 'a fever producing heat'. श्रीतको उवरः ॥

When 'illness' is not meant, then there is no affixing, as, दिवीयो दिवसी-इस्य ॥ The word संज्ञा is to be read into this satra from the next satra. Therefore words दितीयक: &c are Names,

तव्सिम्नन्नं प्राये संशायाम् ॥ <२॥ पदानि ॥ तत्, अस्मिन्, अन्नम्, प्राये, संशा-याम्, (कन्)॥

मृत्तिः ॥ तरिति मयमासमर्थादिस्मिनिति सप्तम्यर्थे कन् प्रत्ययो भवति, वत्तन्त्रयमासमर्थमत्रं विद्यायविषयं सद् भवति ॥

वात्तिकम् ॥ वटकेभ्य इनिर्वक्तस्यः ॥

82. The affix kan is added to a word denoting food, in the first case in construction, in the sense of "this

is the principal food on this particular occasion", when the whole word so formed is a Name.

Thus ग्रडापूपाः पांबणात्रमस्या पौर्णमास्यां - ग्रडापूपिका पौर्णमासी "The Gudapupika -- Paurnmasi" i. e. that particular Full-Moon day in which cakes of sugar form the principal accompaniment of food. Similarly तिलापूपिका, कृदारिका, विप्रदिका &c.

. Vart:—The affix इनि comes after वरक्ष in the same sense. As वरिक्षनी

कुल्माषादञ् ॥ <३॥ पदानि ॥ कुल्माषात्, अञ् ॥ वृत्तिः ॥ कुल्माषग्रन्म् प्रत्ययो भवति, तर्गलिन्ननं पाये संज्ञायानित्वेतत्मिन्नर्थे ॥

83. The affix an  $(\pm /-\pi)$  comes after kulmasha, in the same sense "this is the principal food on this particular occasion"—and the whole word is a Name.

The झ of अझ is for the sake of causing Vriddhi and accent. Thus कुल्मापाः प्रायेणात्रमस्यां - कोल्मापी पौर्णमासी ॥

श्रोतियंश्छन्दो ऽधीते ॥ ८४ ॥ पदानि ॥ श्रोत्रियम्, छन्दस्, अधीते, ॥ वृत्तिः ॥ श्रोवियन्निति निपायते छन्दो ऽधीतश्यस्मित्रयें ॥

84. The word storriyan is irregularly formed meaning 'who has studied the Chhandas'.

The स in श्रोबियत is for the sake of accent. As श्रोबियों ब्राह्मणः "a Brahmana learned in the Vedas". The word श्रोबिय is either a condensed expression for the full sentence छन्तेऽपीते, referring to no parlicular base or affix. Or the word छन्तस् is replaced by श्रोब, and then is added the affix घन । But how do you form then छान्तसः, in the sense of छन्तेऽपीते, by adding the affix अन् by IV. 2. 59? The present sûtra is optional, the word वा of V. 2. 77 being understood here: so that we have the form श्रोबियः also. Some say that श्रोबिय applies only to that person who has not only studied the Vedas but who acts upon its purport also, while छान्तस applies to a student in general, so one sûtra does not debar the other, as they apply to different objects.

श्राद्धमनेन भुक्तमिनिठनौ ॥ ८५ ॥ पदानि ॥ श्राद्धम्, अनेन, भुक्तम्,इनि, ठनौ ॥ वृत्तिः ॥ श्राद्धमिति प्रकृतिः । भनेनेति प्रस्ववार्यः । भुक्तमिति प्रकृतिविशेषणम् । श्राद्धशब्दादुक्तोपाधिका-इनेनेत्यस्मित्रर्थे इनिठनौ प्रत्यवा भवतः ॥

85. The affixes ini (इन्) and than (—/—इक) come after the word sraddha, in the sense of "this is eaten by him".

Thus মাত্ৰ য়ুক্মদন্দ = মাত্ৰী or মাত্ৰিক: "a person who has eaten obsequial food". This relates to a person who eats on the day the Śrâddha ceremony takes place; and not at any other time nor who eats stale food of śrâddha. মহ

धुक्ते श्राद्धे श्वः श्राद्धिक इति माभूत्॥ The word श्राद्ध originally means a certain ceremony, and is derived from the word श्रद्धा with the affix w V. 2. IOI. In a figurative sense, it here means the food taken at that ceremony.

पूर्वादिनिः ॥ ८६ ॥ पदानि ॥ पूर्वात्, इनिः, ॥ वृत्तिः ॥ अनेनेति प्रत्ययार्थः कर्तातुरक्ति न च क्रियामन्तरेण कर्ता संभवतीति यां कां चिट्कियामध्याइल्ड प्रत्ययो विधेयः । पूर्वादनेनेत्यस्मित्रमें इनिः प्रत्ययो भवति ॥

86. The affix ini (इन्) comes after the word purva, in the sense of 'by whom something was done formerly'.

The word भनेन of the last sûtra is understood here. But what is the verb of which भनेन is the agent. The भुक्त does not come to be read into this sûtra. Therefore we must supply some general verb such as 'doing' &c, to complete the sense. Thus पूर्व गतमनेन = पूर्वी ॥ So also पूर्वे भुक्त, पीतं &c. भनेन = पूर्वी s. पूर्विणो d. पूर्विण: pl. In fact पूर्विन् means by whom some thing was done &c, formerly.

सपूर्वाच ॥ ८७ ॥ पदानि ॥ सपूर्वात्, च, (इनिः ) ॥
वृत्तिः ॥ विद्यमानं पूर्वं यस्मादिति सपूर्वं प्रातिपदिकम् । तस्य पूर्वग्रह्मेन तदन्तविविः । सपूर्वास्मातिपदिकास्पूर्वग्रह्मन्तादनेनेस्यस्मित्रभे इनिः प्रस्ययो भवति ॥

87. The affix ini comes after the word purva, also when another word precedes it, the sense being 'by whom something is done'.

Thus कृतपूर्वी करम् = पूर्वे कृतमनेन 'who formerly made'. सुक्तपूर्वी भोदनम् ॥

In these words, first इस and पूर्व are compounded by II. 1. 4; and then the affix is added. These two sûtras V. 2. 86, 87, give rise to these two maxims महनवता मातिपरिकेन सहन्तिशिनांस्ति "that which connot possibly be anything but a Prâtipadika or Nominal-stem, does, (contrary to I. 1. 72) not denote that which ends with it, but it denotes only itself." ध्यपरेशिवदावोऽमातिपरिकेन "The rule of vyapadesivad-bhâva does not apply to a prâtipadika". That rule is embodied in the following paribhâshâ—ध्यपरेशिवदेक्सरिनन्—"an operation which affects some thing on account of some special designation, which for certain reasons attaches to the latter, affects likewise that which stands alone and to which therefore, just because the reasons for it do not exist, that special designation does not attach".

इष्टादिभ्यश्च ॥ ८८ ॥ पदानि ॥ इष्टादिभ्यः, च, ( इनि ) ॥ वृत्तिः ॥ भनेनेत्येव । इष्टाहिभ्यः प्रातिपहिकेभ्यो ऽनेनेत्यस्मित्र्ये इनिः प्रत्ययो भवति ॥

88. The affix ini comes after ishta &c. in the sense of 'by him'.

Thus इष्टमनेन = इटी यते; पूर्तीयाद्धे &c. "who wished", "who performed a charitable act". The words इष्टिन्, पूर्तिन् &c. formed by इन् will govern locative instead of accusative. See vartika under II. 3. 36.

1 इह, 2 पूर्त, 3 डपासादित ( उपसादित ), 4 निगदित, 5 परिगदित , 6 परिगदित, 7 निकाय-त, 8 निपादित , 9 निपडित, 10 संकलित, 11 परिकलित, 12 संरक्षित, 13 परिरक्षित, 14 अर्चित, 15 गिनत , 16 अवकीर्ण, 17 आयुक्त, 18 गृशीत, 19 आझात, 20 शुत ( आझातश्वत ), 21 अधीत, 22 अ-वधान (!) , 23 आसेवित, 24 अवधारित, 25 अवकल्पित, 26 निराकृत, 27 उपकृत, 28 उपाकृत, 29 अनुयुक्त, 30 अनुगणित, 31 अनुपडित, 32 व्याकुलित, 33 परिकथित, 34 संकल्पित, 35 विकलित, 36 निपतित, 37 पडित, 38 पुत्रित, 39 परिगणित, 40 उपगणित, 41 परित (!), 42 अपवारित, 43 उपनत, 44 निगृशीत, 45 अपवित, 8

छन्द्ति परिपन्थिपरिपरिणो पर्यवस्थातरि ॥ ८९ ॥ पदानि ॥ छन्द्ति, परिपन्थि, परिपरिणो, पर्यवस्थातरि ॥

वृत्तिः ॥ परिपन्यित् परिपरित् इत्येती शब्दी छन्तासि विषये निपास्थेते पर्यवस्थातरि वाच्ये ॥ पर्यवस्थाता पतिपक्षः संपन्नरच्यते ॥

89. In the Chhandas, the words paripanthin and pariparin are anomalously formed by this affix, and have the sense of 'an antagonist'.

The word पर्यवस्थाह means 'an adversary, an antagonist' Thus मा स्वा पियारिणे विद्व मा स्वा पियंथिनो विद्व (Yaj. Ved. IV. 34). These words are obsolete in secular literature. See however Gita III. 34.

अनुपद्यन्वेद्य ॥ ९० ॥ पदानि ॥ अनुपदी, अन्वेद्य ॥ वृक्तिः ॥ अनुपदीति निपास्यते ऽन्वेद्य चेत्स भवति ॥ पदस्य पथारतुपर्य ॥

90. The word anupadin, formed anomalously by ini, denotes 'who goes after, who searches'.

Thus अनुपरी गराम, अनुपरी रष्ट्राणाम् "going after or searching the cows and camels'.

साक्षाव् द्रष्टरि संज्ञायाम् ॥ ९१ ॥ पदानि ॥ साक्षात्, द्रष्टरि, संज्ञायाम् (इनि) ॥ मृत्तिः ॥ साक्षाच्छन्तो अन्ययम् । तस्मादिनिः मत्ययो भवति द्रष्टरि वाच्ये ॥ संज्ञा मक्णमिभेयमियमार्थम् ॥

91. The affix ini comes after the word sakshat, in the sense of 'a spectator, looker on', when the word so formed is a Name.

The word सासान् is an Indeclinable. The word संज्ञा is used in the aphorism to restrict the sense of the word. Thus सासाद ब्रष्टा = सासी, d. सासिणी, pl. सासिण: 'an eye-witness'. In any transaction like loan, &c, three persons directly see the fact, and may be called ब्र्ष्टा, viz. who gives, who takes, and another who merely looks on. By using the word संज्ञा, the word सासिन् is restricted to the mere looker on, and not to the lender or borrower.

क्षेत्रियच् परक्षेत्रे चिकित्स्यः ॥ ९२ ॥ पदानि ॥ क्षेत्रियच्, परक्षेत्रे, चिकित्स्यः,॥ वृक्तिः ॥ क्षेत्रियज्ञिति निपास्यते । परक्षेत्रे चिकित्स्य इरवेतस्मिन् वाक्यार्थे परवचनम् । परक्षेत्राह्या वचिति सप्तमीसमर्थात् चिकित्स्य इरवेतस्मिनर्थे चच् प्रस्यवः परग्राव्स्तोपच निपास्यते ॥ 92. The word kshetriyach (ইনিই) is anomalous, meaning "curable in another body" i. e. "not curable in this life".

The whole word enunciated here in the sense of para-kshetre chikitsya; or the word केचिब, with acute on the last syllable, is formed by adding the affix पच् to the word परक्षेत्र, the force of the affix being 'curable therein' and the word पर is elided before this affix. Thus क्षेत्रियो ध्यापिः 'incurable disease'. क्षेत्रियं कुछम् 'incurable leprosy': i. e.—organic disease. The word परक्षेत्र means body assumed in the next reincarnation. The word क्षेत्रिय applies to an irremediable disease.

The word क्षेत्रियं means 'poison' also = यत् परछेचे परश्रीरेसंक्रमध्य चिकित्स्यते॥
'that which is to be removed from another's body where it has entered'. Or
क्षेत्रिय means 'rank growth or grass', i. e. यानि सस्यायें क्षेत्रे जातानि चिकित्स्यानि नाश्रिक् तथ्यानि ॥ "that like grass &c, which grows in a para-kshetra or another's field i. e. a field set apart for grain &c, and not for grass, and which therefore must be weeded out (chikitsya)" Or क्षेत्रिय is an 'adulterer', i. e. परवारा परक्षेत्रं, तथ चिकित्स्यः निगृहीतच्यः ॥ These are all secondary meanings.

इन्द्रियमिन्द्रलिङ्गमिन्द्रदृष्टमिन्द्रसृष्टमिन्द्रसृष्टमिन्द्रसृष्टमिन्द्रस्तामिति वा ॥ ९३ ॥ पदानि॥ इन्द्रियम्, इन्द्रलिङ्गम्, इन्द्रदृष्टम्, इन्द्रसृष्टम्, इन्द्रस्तम्, इति, वा,(घच्)॥ वृत्तिः ॥ इन्द्रयमित्यन्तोशनं शब्द्रस्ति । इन्द्रयमित्यन्तोशनं शब्द्रस्ति । इन्द्रयम् विद्वर्गमिद्वयद् । इन्द्रयाल्यः स्वस्त्रपृक्ति । इन्द्रस्त्रप्ति । इन्द्रस्त ॥

93. The word Indriyam, (having udâtta on the last), is anomalous, meaning an organ of sense; and so called, either because it is "the characteristic from which the existence of Indra is inferred", or 'it is seen by Indra', or 'it is created by Indra', or 'it is wished for by Indra', or 'it is given by Indra'.

The word देन्निय is a primitive word, meaning organs of sense, such as eyes &c. Its derivation is obscure, if it is a derivative word at all. In the latter alternative, it may be said to be formed by the affix पण् added after द्व, in the sense of either 'a mark thereof'. As द्व्यस्य लिह्नम् = इन्द्रियम् ॥ The senses (indriyas) are so called because, Indra is Atma or soul, and it is inferred by the existence of the senses, eyes, ears &c. So that these organs are the 'marks' or signs or linga of Indra: because they being an instrument presupose an agent, there being no instrument without an agent.

Or the senses (indrivas) are so-called because they are 'seen or known by Indra or Atma' (इन्ह्रेज इंट-ज्ञातं). The affix is here added to a word in the third case in construction. The knowing or perceiving of the senses by the Self is an allusion to the following Sruti of the Aitareya Upanishad Chapter III. verse. 13, where the Self having created the physical body took a survey of it. स एतमेव प्रस्थे ब्रह्म ततम्म पन्यविवनवर्शमिती "He beheld this Brahma who dwells in the body who pervades everywhere, and exclaimed-'I have seen this'. Or they are so called because they are created by Indra or Atma (इस्ट्रेज सुष्ट) i. e. the senses are formed according to the good and bad deeds of the Self. Or they are so called because they are wished for by Indra or Self (इन्द्रेष सुदं सेवितं) as they are the gate-ways of knowledge. Or they are so called because they are given by Indra (इन्द्रेण इमं) i. e. they are allotted to their respective objects by Indra e. g. the eye is given to perceive forms, the ear to perceive sounds and so on. The word of 'or' joins every one of the above. The word and shows, that there may be other appropriate significations also: As, इन्द्रेण दुर्श्यम् - इन्द्रियम् 'senses'—difficult to be subdued by the Soul

तदस्यास्त्यस्मिश्रिति मतुप् ॥ ९४ ॥ पदानि ॥ तत्, अस्य, अस्ति, अस्मिन्, इति मतुप् ॥

बृनिः ॥ तरिति प्रयमा समर्थविभक्तिः अस्यास्मिनिति प्रत्यवार्थः, अस्तीति प्रकृतिविशेषणम् । इतिकरणो विवसार्थः । तरितिप्रयमासमर्थादस्येति षष्ठपर्थे ऽस्मिनिति सप्तम्यर्थे वा मतुष् प्रत्ययो भवति, यत्तरप्रयमासमः र्थमस्ति चेत्तद्ववि ॥

Karika भूमनिन्दाप्रसंसासु नित्ययोगे ऽतिग्रायने । संसर्गेऽस्तिविवसायां भवन्ति मतुबादयः ॥ बार्त्तिकम् ॥ ग्रजवचनेभ्यो मतुपो सुग्वक्तम्यः ॥

94. The affix matup (मत, मन्त f. t) comes after a word in first case in construction in the sense of 'whose it is,' or 'in whom it is'.

Thus गावोऽस्य सन्ति = गोनत् nom. गोनान् 'having cows', as गोनान् देवदत्तः ॥ वृक्षा अस्मिन् सन्ति = वृक्षयत् (व being substituted for म by VIII. 2. 9), as वृक्षयान् पर्वतः ॥ Similarly यवनान्, 'हक्षयान् ॥ The word इति shows that the use of मतुन् and cognate affixes are restricted in their application. For example, a person who has three barley grains only will not be called यववान् ॥ This affix comes when the significations are (1) A large quantity or number, as गोनान् 'having many cows'. (2) When censure (निन्ता) is implied, as ककुरावनी, संखादकी, (3) when praise (भग्नेसा) is meant, as क्ष्यती कन्या, (4) when an inherent or permanent quality of a thing is meant (नित्ययोग) as, शीरिणी वृक्षः ॥ (5) When excellence (भतिग्रायन) is meant, as, उत्रिणी कन्या ॥ (6) When accompaniment (संसर्ग) is meant, as क्ण्डी, छनी ॥ (7) When the sense of भिक्ता 'to be' is denoted, as भक्तिगाव ॥

Vart:—The affix मतुष् is elided after words of quality (सुजवचन), as शक्ने सजोऽस्थास्ति – शुक्कः परः ॥ कृष्णः, श्वेतः &c.

रसादिभ्यश्च ॥ ९५ ॥ पदानि ॥ रसादिभ्यः, च ॥ वृत्तः ॥ रसादिभ्यः प्रातिपहिक्तेभ्यो मतुष् प्रत्ययो भवति, तदस्यास्त्वस्मिनिस्वेतस्मिनिष्ये ॥

95. The affix matup comes after the nominal stems rasa &c, in the sense of 'whose it is', or 'in whom it is'.

As स्तवान, रूपवान, गन्धवान ॥ Why this special sûtra with regard to स्वादि words, when they would have taken नतुष् by the last sûtra? This prevents the application to these words of other affixes having the sense of नतुष् ॥ How do you form then रूपिणी कन्या, रूपिको सारकः ॥ These are rare forms. According to Patanjali this sûtra is useless. Or the word स्त &c, must denote qualities, perceivable by the organs of taste, touch &c, i. e. स्त should mean taste, रूप form. Therefore the forms रूपिणी and रूपिकः are valid, meaning श्रोमायोग्यवा ॥ So also रसिको तरः = भावयोगः, here रूप and रस do not mean 'form' and 'taste'. And all words of quality having one syllable are governed by this sûtra, and form their derivative in नतुष् ॥ See V. 2. 115.

1 रस, 2 रूप, 3 वर्ण \*, 4 गन्ध, 5 स्पर्श, 6 शहर, 7 स्नेह, 8 भाव \*, 9 ग्रुजात् ( ग्रुजमहजं रसादी-मां विशेषणम् ), 10 एकाचः ( स्ववत् ). ॥

प्राणिखादातो छजन्यतरस्याम् ॥ ९६ ॥ पदानि ॥ प्राणिखात्, भातः छच्, अन्यतरस्याम् ॥

वृत्तिः ॥ प्राणिस्थवाचिनः शब्दादाकारान्ताक्षय् प्रत्ययो भवत्यन्यतरस्यां मत्वर्थे ॥ वार्त्तिकम् ॥ प्राण्यङ्गादिति वक्तव्यम् ॥

96. The affix lach (3) comes optionally, in the sense of matup, after a stem ending in long an, the word expressing something which is found only in a living being.

Thus from चूडा 'a crest', we have चूडालः or चूडावान्. So also कार्यकालः or कार्यकावान् ॥ Why do we say 'which is found in a living being'? Observe शिखावान् प्रशिपः 'the crested flame of a lamp'. Why do we say "ending in आ"? Observe इस्तवान्, पाश्वान् ॥

Vart:—It should be stated that the affix सन् comes only after what denotes member or limb of a living being, (and not anything like love, passion, intelligence &c, that are also found in living being). Hence there is no affixing of सन् here: निकीपीऽस्यास्ति = चिकीपीवान्, जिहीपीवान् ॥

Every affix is udatta (III. 1. 3), unless contrary is indicated by some anubandha. The लच्च would have been udatta by III. 1. 3, even without the indicatory च् (VI. 1. 163). The employment of this anubandha, however

indicates that this udatta will never be changed into svarita, as other udatta are by rule VIII. 2. 6, as সুৱালীয়ন্ত ॥

सिष्मादिप्रयस्य ॥ ९७ ॥ पदानि ॥ सिष्मादिष्ठयः, च, ( लच् ) ॥
वृत्तिः ॥ लजन्यतरस्यामिति वर्त्तते । सिष्मादिश्यः प्रातिपदिकेश्यो लच् प्रस्वयो भवस्यन्यतरस्यां मस्त्रये ॥
वार्त्तिकम् ॥ पार्ष्णिथमन्योर्दार्घभ ॥ वा० ॥ वातदन्तवलललाटगलानामृहः च ॥ वा० ॥ जटायटाकलाः क्षेपे

शाणिकम् ॥ शहत्रज्ञन्त्पतापाचेष्यते ॥
97. The affix lach comes in the sense of matup, after the words sidhma &c, and optionally matup also.

Thus सिप्नलः or सिप्नवान, गहुलः or गहुवान् ॥ The word अन्यसरस्यान् under stood in this sûtra, causes the employment of the affix मतुष् in the alternative It does not mean that the affix लच् is optional. For were लच् optional, ther the affix इति and उन् would come by V. 2. 115 after those words of सिप्नार्ष class which end in भ. But that is not the case.

Vart:—The words पार्डिज and धमनि lengthen the vowel before ल, as पार्च्यीलः, धमनीलः ॥

Vart:—The words वात, इन्त, वल, सलाद and चल take the augment कर before सच्, as वातूल:, इन्तूल:, सल्ह:, सलाद्दर:, गलूल: ॥

Vart:—The word जरा, परा, करा and कला take लच्, when censure is meant as जरालः, घरालः,कलालः and करालः, but जरावांस्तापसः when no censure is meant.

Vart:—This affix comes after words denoting lower organisms, and word denoting disease: as यूकालः, मसिकालः, विचर्षिकालः, विपादिकालः, मुखालः ॥

1 सिप्त, 2 गद्ध, 3 मिन, 4 नामि, 5 बीज (जीव), 6 वीजा, 7 कुरण, 8 निष्पाव, 9 वांचु 10 वार्च, 11 वर्जू (परञ्च), 12 इतु, 13 सन्तु, 14 मांस, 15 वार्षिणधमन्यो वीर्षेश्व 16 वातरन्तवलललाटा मामूङ् च 17 जटाघटाकटाकलाः (कटा) क्षेपे, 18 वर्ण, 19 उदक, 20 प्रज्ञा, 21 सिष्क, (सिन्ध) 22 कर्ण 23 क्षेड्, 24 चीत, 25 च्याम, 26 विद्र, 27 वित्त, 28 पुष्क (शुष्क), 29 वृथु, 30 चृतु, 31 मञ्जु, 32 मण्य 33 वृद्ध, 34 चृद्ध, 35 कवि, 36 वण्डु (कण्डु), 37 मन्यि, 38 मी, 39 कुद्ध, 40 धारा, 41 वर्ष्मिन, 42 वृक्षमन्, 43 न्लेस्मन, 44 वेद्य, 45 निष्पाद, 46 कुण्ड, 47 क्षुद्रज्ञन्त्वतापयोश्व 48 वण्ड, 49 संज्ञा

धत्सांसाभ्यां कामयले ॥ ९८ ॥ पदानि ॥ वत्स, अंसाभ्याम्, कामवले, (लच्) ॥ वृत्तिः ॥ वस्तांतग्रद्धाश्यां लच्यत्ययो भवति वयासंक्यं कामवति वलवित चार्ये ॥

98. The affix lach comes after the words vats: and ansa, in the sense of love and strength respectively.

Thus बस्तलः 'loving the calf, loving, tender'. अंसलः 'strong, lusty The word बस्त means 'calf'; in बस्तल there is no trace of its origin, for it applied to father, master &c, as बस्तलः स्वामी, बस्तलः पिता &c. The word अ means 'shoulder': but अंसल means 'strong'. The affix लख् in these cases not optional, but necessary and debars मतुष्॥ In other senses, the matup on is added as अंसवती गीः, अंसवान हुईकः ॥

फेनादिलम् ॥ ९९ ॥ पदानि ॥ फेनात्,इल म्, च ॥ वृत्तिः । फेनग्रव्यादिलम् प्रत्यवा भवति मत्वर्थे । चकारात्लम् । भन्वतरस्यां वहणं मतुष्यप्रवार्थे सर्ववेशः-त्रवर्त्तते ।

99. The affix ilach (रूड) as well as lach, comes after the word phena, in the sense of matup: and optionally the affix matup also.

The word च draws in लच् ; and the word भन्यत्रस्याम् understood in the sûtra adds मृतुष् in the alternative. As क्षेत्रितः, क्षेत्रतः and क्षेत्रवास्

होमादिपामादिपिच्छादिभ्यः शनेलचः ॥ १०० ॥ पदानि ॥ होमादि-पामादि-पि-च्छादिभ्यः, श-न-इलचः ॥

वृत्तः । ह्यमाहिभ्यः पामाहिभ्यः पिच्छाहिभ्यभः त्रिभ्यो गणेभ्यो यथासंस्यं च न इतन् इत्येते प्रसया नवन्ति मत्वर्ये मतुष् च ॥

100. The three affixes sa (হা), na (ন), and ভেৰ (হন) come in the sense of matup, respectively after the words of these three classes i. e. lomàdi, pâmâdi, and pichchhâdi: and the affix matup also comes in the alternative.

The affix श comes after सोमाहि words as, सोमशः or सोमवान् 'hairy'. The affix न comes after पामाहि words, as, पामनः or पामवान् 'scabby'. The affix हलच् comes after पिन्छाहि words, as, पिन्छितः or पिन्छवान् 'broth'.

Vart:—The affix ন comes after the word আৰু in the sense of beautiful, as মনুনা 'the fair one' i. e. a woman.

Vart:—The words शाकी, पलाली and इड्डू shorten their final vowel before म, as शाकिनम् 'a field', पलालिनम्, रहुणम् ॥

Vart:—The word विष्यक् (विषु + अंच्) loses its second member, before म, and the change caused by sandhi (द in to च्) is undone. Otherwise the form would be विष्ण: (वक् being elided), as विष्याञ्जितानि सन्ति अस्य = वियुज्य 'moving variously'.

Vart:—The effix न comes after सहनी, before which हं is changed to ज, as सहनीरस्यास्ति = लक्ष्मण ॥

Vart:—The affix ilach comes after jata, ghata, and kala, when censure is meant, as जाटिलः, पटिलः कालिलः but जाटावान् when no censure is meant.

1 लोमन्, 2 रोमन्, 3 बभु, 4 हरि, 5 गिरि°, 6 कर्क , 7 कारि, 8 ग्रुनि, 9 तद ॥

1 पामन्, 2 वामन्, 3 वेमन्, 4 हेमन्, 5 श्लेष्मन्, 6 कह्र (कहु), 7 वाल, 8 खामन्, 9 क्ष्मम्, 10 कृति, 11 झङ्गान् कल्याण, 12 धाकीपलालीरहूणां (धाकीपलालीरहूगां), हस्त्रस्यं च, 13 विष्विमिर्शुन्तरप्रलोपभाकृतसंधेः (विषुण), 14 स्थम्या अच (तथ्मणः), 15 श्रेष्ठ, 16 प्रस्त ॥

1 पिच्छा (पिच्छ), 2 उरस, 3 धुरक (सुरका), 4 धुरक (धुरका), 5 जटायटाकत्यः (जटायटा- वालात्), क्षेपे, 6 र्रणं, 7 उरका, 8 पहु, 9 प्रज्ञा ॥

प्रशासदाची प्रयो णः ॥ १०१ ॥ पदानि ॥ प्रशा-अद्धा-अर्ची प्रयः, णः ॥ शृतिः । प्रशा बद्धा ऽर्चा इत्येतेभ्यो णः प्रत्ययो भवति मतुवर्ये ।

101. The affix na  $(+ \approx)$  comes in the sense of matup after the words prajna, sraddha and archa: as well as the affix matup.

As प्राज्ञः or प्रज्ञावान्, श्राद्धः or श्रद्धावान्, आर्चः or अर्चावान् ॥ The Kasika has introduced the word कृत्ति into the sûtra from the vartika कृतिया।

Vart :- So also after वृत्ति, as वर्त्तः or वृत्तिमान् ॥

तपः सहस्राभ्यां विनीनी ॥ १०२ ॥ पदानि ॥ तपः-सहस्राभ्याम्, विनि-इनी ॥ वृत्तिः । तपःसहस्राध्याम्, विनि-इनी ॥

102. The affixes vini (चिन्) and ini (इन्) come, with the force of matup, after the words tapas and sahara respectively.

The word त्यस् ends in अस्, and therefore by V. 2. 121, it would have taken चिनि; similarly सहस्र ends in अ, and by V. 2. 115, it would have taken इति; it may, therefore, be objected, where is the necessity for the present sûtra? To this it is replied, that by the next sûtra, these words take the affix अण् also; so that, had there not been this present sûtra, the अण् would have debarred the application of हाने and चिनि of V. 2. 115 and 121. The affix इन् (V. 1. 115) is also debarred after the word सहस्र, though it ends in अ।

Thus तपोऽस्यासिन् वा विद्यते - तपस्विन् nom. तपस्वी ॥ Similarly सहस्निन् nom. सहस्रा ॥

अण् च ॥ १०३॥ पदानि॥ अण्,च ॥ वृत्तिः॥ तपः सहस्राभ्यामण्च प्रत्ययो भवति। वार्तितम्॥ भण्यकरणे ज्योस्नाविश्व वैपसंख्यानम्॥

103. And also an  $(\pm a)$  comes after tapas and sahasra.

Thus ताप्सः, साइसः ॥ The separation of this sûtra from the last is for two purposes, 1st the anuvitti of अण् runs in the subsequent sûtras, which could not have been done had it been included in the last sûtra, 2nd the rule of yathasankhya (I. 3. 10) would not have applied in the last sûtra, had अण् been read along with विनि and इति ॥

Vart:—The words ज्योत्का &c, are governed by this rule and teke अण्. As ज्यात्का विद्यतेऽस्मिन् पक्षे = ज्योत्काः पक्षः ॥ Similarly तामिन्नः (a kind of hell) कीण्डलः, कीतपः, वैसर्पः, and वैपाहिकः ■

सिकतारार्कराभ्यां च ॥ १०४ ॥ पदनि ॥ सिकता-रार्कराभ्याम्-च-(अण्) ॥ वृत्तिः ॥ सिकतार्यर्कराभ्याम्ण्यययो भवति मस्त्रर्थे ।

104. The affix an comes, in the sense of matup, after sikata and sarkara.

Thus सैकरो घरः, शार्कर मध्य । These are the examples, when they do not denote a place. In denoting a place they will take इत् and सुप् of the next sûtra.

देशे खाविलचीच ॥ १०५ ॥ पदानि ॥ देशे, खप्, इलची च ॥ वृत्तिः ॥ सिकतागर्कपभ्यां देशे अभिधेये खुबिलची भवतः पकापदण च, नतुप च।

105. When the sense is of 'a locality', there may take place the lup-elision of the affixes denotnig matup (with the preservation of the gender and number of the word), or there may be the affix ilach (रूड), as well as an and matup, after the words sikata and sarkara.

By च in the sûtra, अज् and मतुष् are introduced. The लुष् refers to मतुष् and every affix in general. Thus सिकता अस्मिन् वियन्ते - सिकता देशः or सिकतिकः, सकतः or सिकतावान् 'a sandy country'. So also शर्करा देशः or शर्करिकः or शर्करावान् 'a stony locality'.

Why do we say when meaning a 'locality'? Observe सेकत: 'a vessel of sand', पार्का "honey or sugar". In the case of the elision of the affix, the gender and number are preserved by I. 2. 51.

दन्त उन्नत उरच् ॥ १०६ ॥ पदानि ॥ दन्ते उन्नते उरच् ॥
वृत्तः ॥ उन्नत इति प्रकृति वश्चपणम् । इन्तश्वकादुन्नतोपाधिकादुरच् प्रस्ये भवति मल्ये ।

106. The affix urach (उरे) comes after danta, denoting 'having projecting teeth'.

Thus इन्ता उन्नता भस्य सन्ति = इन्तुरः ॥ The words in the sûtra are either in the nominative or the locative case, but have the force of ablative.

Why do we say when the meaning is that of 'projecting'? Observe क्नवान 'having teeth'.

जयसुषिमुष्कमधो रः ॥ १०७ ॥ पदानि ॥ जष, सुषि, मुष्क, मधोः, रः ॥ वृत्तिः ॥ जष सुषि वृष्क मधु इत्येतेभ्यो रः प्रत्ययो मवति मस्वर्षे । वार्तिकम् ॥ राम्करणे खबुखकुञ्जेभ्य वपसंख्यानम् ॥ वा॰ ॥ नगपांसुपाण्डुभ्यभेति वक्तस्यम् ॥ वा॰ ॥ कच्छू इस्तर्यं च ॥

107. The affix ₹ comes, after the words usha, sushi, mushka and madhu, with the force of matup.

Thus कपर क्षेत्रम् 'a barren soil, impregnated with the or salt'. मुपिरं कार्ड 'a perforated wood i. e. containing मुपि or hole'. मुक्तरः पश्चः 'a berst having testicles or mushka'. मध्रो ग्रहः 'sweet sugar'. The word इति shows that the words formed with द are names of certain things. Therefore it will not apply

Digitized by Google

here क्योंऽस्मिन् परे विद्यते 'there is salt in this pot', we cannot say क्यो पर:, nor नद्यो पर: for नप्तरिमन् परे विद्यते ॥

Vart:—The affix comes after ख, मुख and कुड आ, as खमस्यास्ति कण्डीववरं महत् = खरः 'an ass, lit having a wide throat'. मुखमस्यास्ति इति सर्वस्मिन् वक्तन्ये = मुखरः 'talkative', कुड आवस्य स्तः = कुड आरः 'an elephant having tusks'. The word कुड आ means the tusk of an elephant or the lower jaw of an elephant. The word कुड आर is a common name for all elephants.

Vart:—The affix र comes after नग, पांसु and पाण्डु, as नगरम् 'a city, lit. having trees (naga = tree)', पांसुरम्, पाण्डरम् ॥

Vart:—So also after कच्छू, the vowel being shortened: as कच्छुरम् ॥

चुतुभ्यां मः ॥ १०८ ॥ पदानि ॥ चु-तुभ्याम् मः ॥ वृत्तिः । चुतुचन्नां मः प्रत्येश भवति मल्यों ।

108. The affix  $\pi$  comes after dyu and dru, in the sense of matup.

Thus द्वान: and हुन: ॥ These are primitive words, and therefore do not take मतुष् in the alternative.

केशाद्वो उन्यतरस्याम् ॥ १०९ ॥ पदानि ॥ केशात्, वः, अन्यतरस्याम् ॥ वृत्तिः ॥ केशशब्दादः प्रत्ययो भवति मत्वर्थे ज्यतरस्याम् । वार्तिकम् ॥ वमकरणे ज्येश्योपि दृश्यतद्दित वक्तम्यम् ॥ वार्षे ॥ मर्णसो लोपम् ॥ वार्षे ॥ उन्दर्शीवनिषी च वक्तम्यो ॥ वार्षे ॥ मेथारयाभ्यामिरत्रिरची वक्तम्यो ॥

109. The affix \(\pi\) comes optionally, with the force of matup, after kesa.

Though the word अन्यतस्याय was understood here from V. 2. 96 (see sûtra 97); its repetition shows that in the alternative we have not only मतुष् but the affixes द्वि and डन् (V. 2. 115) also. Thus we have four forms: के स्वनः, केसी, केशिकः and केशवान् #

Vart:—The affix द is seen after other words also. As मणित: 'a kind of serpent', हिरण्यतः 'a kind of gem', कररातः, कुमारतः, राजीतमः, कुञ्जातः, रष्टकातः #

Vart:-The final of भणस is elided before द, as भणदः ॥

Vart:—In the Chhandas, the affixes ई, दिनप्, द and मतुप् come in the sense of मतुप् ॥ Thus ई:—रथीरभून् ग्रुहत्मनी गविष्टी (रथीः), ग्रुमङ्गलीरिवं वधूः; दिनप्:—मधवानमीमहे; द and मतुष्, as उद्घा or उद्दृती ॥

Vart :—The affixes इरन् and इरच् come respectively after मेशा and रथः as, मेशिर, रियरैं: ॥

गाण्ड्यज्ञगात्संद्वायाम् ॥ ११० ॥ पदानि ॥ गाण्डी, अजगात्, संद्वायाम् ( घः ) ॥ वृत्तिः ॥ गाण्डी भजग इत्येताभ्यां वः प्रत्यवो भवति वंज्ञायां विषये मलर्थे ।

110. The affix a comes after gandi and ajaga, in the sense of matup, when the word is a Name.

As गाण्डीचं 'the bow Gandiva of Arjuna' अञ्चल 'the bow Ajagava of Siva'. There is shortening also, as गाण्डिचं ॥ The sûtra is so framed, that the word गाण्डी and गाण्डि are both included.

काण्डाण्डादीरश्लीरची ॥ १११ ॥ पदानि ॥ काण्ड, अण्डात्, ईरन्-ईरची ॥ वृत्तिः ॥ काण्ड अण्ड इत्येताभ्यां ययासंख्यमीरत्नीरची प्रस्तयो भवतो मत्त्वये ।

111. The affixes fran ( $\angle \xi \tau$ ) and frach ( $\xi \bar{\xi}$ ) come in the sense of matup, after the words kanda and and respectively.

Thus काँण्डीरः and भण्डीरैं ॥ Another reading has भाण्ड and भाण्डीरः ॥
रज्ञः कृष्यासुतिपरिषदो चलच् ॥ ११२ ॥ पदानि ॥ रजः-कृषि-आसुति-परिषदः,
धलच् ॥

वृत्तिः ॥ रजःप्रशतिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो वलच् प्रत्ययो भवति नल्ये । वार्त्तिकम् ॥ वलच्यकरणे ऽन्येभ्योपि दृश्यतद्दति वत्तस्यम् ॥

112. The affix valach (ঘর্ত) comes, in the sense of matup, after rajas, krishi, âsuti, and parishad.

As रजस्तला स्त्री, कृषीवलः कुटुम्बी, भासुतीवलः ग्रीण्डिकः, परिषद्को एजा ॥ The lengthening of vowel in कृषि and भासुति takes place by VI. 3. 118. The affix वलच् comes only under certain senses and conditions, as shown in the above examples. Thus in रजोऽस्मिन् पामे विद्यते, there is no affixing.

Vart:—The affix valueh is seen after other words also. As धातृबकः, पुचवकः, पितृबकः, उत्साहबकः ॥

दन्तिशिखात्संज्ञायाम् ॥ ११३ ॥ पदानि ॥ दन्त-शिखात्, संज्ञायाम् ( वळच् ) ॥ वृत्तिः ॥ दन्तिशिखाग्रव्यायां वरुष् प्रययो भवति मस्ये संज्ञायां विषवे ।

113. The affix valueh comes in the sense of matup, after danta and sikhå, when a Name is formed.

Thus बन्तावलः सैन्यः, बन्तावले गजः, शिखावलं नगरम्, शिखावले स्यूणा । The final vowel of इन्त is lengthened before यह by VI. 3. 118.

ज्योत्स्वातमिस्राश्टङ्किणोर्जस्विन्नर्जूस्वलगोमिनमिलनमलीमसाः ॥ ११४ ॥ पदानि ॥ ज्योत्स्वा-तिमसा-श्टङ्किण-उर्जास्विन्-गोमिन्-मिलन-मलीमसाः ॥ वृत्तिः ॥ ज्योस्नादयः श्रम्या मल्ये निपायने मल्ये समावां विषेत्र ।

114. The words jyotsnå, tamisrå, śrińgina, ûrjasvin, ûrjasvala, gomin, malina, and malîmasa are irregularly formed, in the sense of matup and are Names.

They are thus formed. क्योतिष्+न=ज्योत्मा 'moon-light' (the इ being elided). तमस्+र=तमिसा 'night'. (इ being added): it has other genders than feminine as तमिसं नमः 'dark sky'. शृह्ण+र्मण् ।। The augment

Digitized by Google

ध्यसुक् is added to कर्ज्, and then the affix विनि and वलच्; as कर्ज्+अस्+विन्-कर्ज्-स्विन्; कर्ज्स्वलः ॥ गो+मिनि = गोमिन्; मल+इनच् = मिलनः; मल+ईमसच् = मिलीमसः ॥

अत इनिडनी ॥ ११५ ॥ पदानि ॥ अतः, इनि-डनी ॥ वृत्तिः ॥ अकापनाव्याविषदिकादिनिडनी प्रत्ययो भवतः ।

115. The affixes ini (হ্ব) and than (এ—হক) come in the sense of matup, after nominal stems ending in short জ; and in the alternative matup also comes.

Thus इण्डिन, इण्डिक:, छित्रेन् nom. छत्री, छित्रिकः ॥ The word अन्यत्रस्याम् (V. 2. 96) is understood here also, so we have मतुष्, as इण्डिवान्, छत्रवान् ॥ Why do we say 'short अ'? Observe खद्वावान्. Here there is neither इन् nor इन् ॥

These two affixes द्दान and हन् do not come after words of one syllable, after words ending in krit-affixes, after words denoting genus (jâti), and when the constuction is that of locative. As ह्व and ख form only ह्वावान्, खवान् ॥ Krit: as, कारकवान् ॥ Genus, as, ध्याप्रवान्, सिहवान् ॥ Locative; as दण्डा अस्यां सन्ति = दण्ड- वती चाला ॥ There are, however, some exceptions to this, as krit:—कार्यन्, कार्यिकः हार्यिन्, हार्यिकः ॥ Genus (jâti):—चण्डुलिन्, तण्डुलिकः ॥

व्रीह्यादिभ्यश्च ॥ ११६ ॥ पदानि ॥ व्रीह्यादिभ्यः, च ( इनि-उनौ ॥ बुक्तः ॥ व्रीह्यादिभ्यः प्रातिपरिकेभ्य इनिटना प्रत्ययो भवता नल्ये ॥

116. The affixes ini and than come in the sense of matup, after the words vrîhi &c; as well as the affix matup.

Thus ब्रीहिन् (nom. ब्रीही), ब्रीहिकः, ब्रीहिमान्, मायी, मायिकः, मायावान् ॥

These two affixes, however, do not come after all ब्रीझादि words. According to Patanjali, the affix द्वाने comes after दिखादि sub-division, and the affix द्वाने after वरखरादि sub-division, after the remaining words, both द्वाने and उन् (=द्वान) come. The दिखादि after which द्वाने only comes are:—I दिखा, 2 मेखला, 3 ब्रेझा, 4 बलाका, 5 माला 6 दीणा, 7 वडवा, 8 अष्टका, 9 पताका, 10 कर्मन, 11 चर्मन, 12 हंसा, ॥ The वरखद &c. are the following I वरखद, 2 द्वानारी, 3 मी; they take द्वाने only. The rest take both. The word ब्रीहि will get these affixes by the next sûtra also, why is it then read in this class? The word ब्रीहि in the Tundâdi class V. 2. 117, does not mean the word-form ब्रीहि, but words synonym with it. Thus चालवाऽस्य सन्ति = चालिलः, चाली, चालिकः, चालिमान् ॥ The word चीचे preceded by the negative particle, takes these affixes, as अचीची and अचीचिकः ॥ The remaining words are ब्रीहि, माया, चाला, केका, वर्मन, हंष्ट्रा, संज्ञा ॥

तुन्दादिभ्य इलच ॥ ११७ ॥ पर्दानि ॥ तुन्दादिभ्यः, इलच्, च ॥ वृक्तिः ॥ तुन्दारिभ्यः प्रातिपरिकेभ्य इलच् प्रत्ययो भवति मत्वर्षे । चकारारिनिटनी मतुर् च ।

117. The affix ilach (ছই) also comes in the sense of matup, after the nominal-stems tunda &c.

The force of च is that इति, उन and मतुष् also come. As तुन्त्तिः, तुन्सी, तुन्त्वान्, Similarly उद्गिलः, उदगी, उद्गिकः, उदगीन्

The following is the list of तुन्ति words 1 तुन्त, 2 देवरं, 3 पिषण्ड, 4 घट, 5 यत, 6 ब्रीहि, 7 स्वाङ्गादिवृद्धी च ॥ That is to say, the affix इलच् comes after words denoting parts of one's body, when the largeness (विवृद्धि) of those organs is implied: as विवृद्धी केणीं यस्य स = काणेलः, कर्षी, कर्णिकः, कर्षान्त् ॥

एकगोपूर्वाट्ठञ् नित्यम् ॥ ११८ ॥ पद्ानि ॥ एक-गोपूर्वात्, ठञ्, निसम् ॥ वृत्तिः ॥ एकपूर्वाहोपूर्वाच प्रातिपदिकात्रिस्यं उम्र प्रत्ययो भवति मस्वये ।

118. The affix than (+'- र्क) comes always in the sense of matup, after a stem, which in composition is preceded by एक or गो॥

Thus एकशतमस्यास्ति = एकशतिकः; गौग्रतिकः, गौसहस्रिकः ॥

The word अतः of V. 2. 115, is understood here also; so that, stems not ending in अ are not governed by this rule, such as क्वार्विश्वतिरस्यास्ति, no affixing. The word ऐकार्विकः is an apparent exception, it being formed by adding हम to the samasanta word एकार्व (V. 4. 92). How do you explain गौशकदिकः formed by हम् from गोशकदी? Here संकर is taken for शक्ती, both being synonyms. (N. B. This opinion of the Kasika-author is not in harmony with that of Patanjali, who does not read the anuvritti of अतः into this sûtra. According to him गौशकदिक is formed from गोशकदी; and एकार्वश्वति &c, do not take this affix, because it is against usage. But the author of Kasika says—अवश्व चात स्वतुत्रस्य; सन्दापताप्रमासात् इस्वानायंग्य—the anuvritti of अतः must surely be read, for the sake of sûtras like V. 2. 128, though in the sûtras, like वाताविद्याराध्यां &c there is no necessity of reading the anuvritti of अतः) ॥

The word नित्यम् 'always', is used in the sûtra to indicate that मतुष् does not come in the alternative. In all the previous sûtras मतुष् came in the alternative. How do you form एकद्रव्यवत् in एकद्रव्यवस्थाद्? This is not a correct form; or it may be said to be a compound of एक and द्रव्यवस्थात् ॥

दातसहस्रान्ताच निष्कात् ॥ ११९ ॥ पदानि ॥ दात-सहस्रान्तात्, च, निष्कात् ॥ वृत्तिः ॥ वृत्तानात् सहस्रान्ताच प्रातिपिक्ताद् डम् प्रतयो भवति मत्वर्थे । तो चेच्छतसहस्रप्रकी निष्कात्व-री भवतः ।

119. The affix than comes in the sense of matup, after the words sata and sahasra, when they follow after nishka.

Thus निष्कश्चतमस्यास्ति = नैष्कश्चतिकः, नैष्कसहिषकः ॥ But not so after धुवर्ध-निष्कश्चतं, it being never so found in usage.

रूपादाहतप्रशंसयोर्यप् ॥ १२० ॥ पदानि ॥ रूपात्, आहत, प्रशंसयोः, यप् ॥

Digitized by Google

बृत्तिः ॥ भारतप्रशंसे प्रकृत्युपाधी, भारतप्रशंसाविधिष्टार्यं वर्त्तमानाद्रूपश्रव्यायप् प्रत्ययो भवति मस्वये ॥ वार्त्तिकम् ॥ यव्यकरणे ऽन्येभ्योपि हुभ्यतद्वि वक्तव्यम् ॥

120. The affix yap (<u>\vec{4}</u>) comes in the sense of matup, after the words rûpa, when stamping (coining) or praise is denoted.

Thus माहतं रूपमस्य – रूप्यो हीनारः "a Dinâra having stamped on it the form of some king &c'. रूप्यः केहारः, रूप्यं कार्यापणम्. Similarly प्रशस्तं रूपमस्यास्ति – रूप्यः पुरुषः 'a lovely person'. The form impressed on a dinâr &c by hammering &c, is called बाहत or stamping.

Why do we say 'when stamping or praise is denoted?' Observe क्य-

Vart:—The affix श्रप् is seen after other words also, as हिन्याः पर्वताः, श्रुण्या ब्राह्मणाः ॥

े अस्मायामेघास्त्रजो विनिः ॥ १२१ ॥ पदानि ॥ अस्त, माया-मेघा-स्रजः, विनिः ॥ मृत्तिः ॥ असन्ताव्यतिपरिकान्माया मेघा कर् इत्येतेभ्यम विनिः प्रत्ययो भवति मत्त्रर्ये ॥

121. After a stem ending in अस, and after maya, medha and sraj, comes the affix vini (विन्) in the sense of matup.

Thus प्रयस् प्यस्तिन्, यश्चम् यशस्तिन्।। मायादिन्, मेथादिन्, सन्दिन्।। The word मामा being included in झीदादि class, will take हाने, and डन् also V. 2, 116. As मायी, मायिकां !!

बहुलं छन्द्सि ॥ १२२ ॥ पदानि ॥ बहुलम्, छन्द्सि (विनिः)॥

श्वासः ॥ छन्द्सि विषये बहुलं विनिः प्रत्ययो भवति मत्वर्षे ।

वार्त्तिकम् ॥ छन्द्सि विनिमकरणे ऽष्ट्रोमेखलाद्द्योमयस्जाद्दयानां वीर्पत्वं वेति वक्तव्यव् ॥

वार्त्तिकम् ॥ मर्नणयेतिवक्तव्यम् ॥ वा० ॥ सर्वत्रामयस्योपसंख्यानम् ॥ वा०॥ भृष्ट्रवृत्वाभ्यामारकन्वक्तव्यः ॥

वा० ॥ फलवर्द्दीभ्यामिन्ज्वक्तव्यः ॥ वा० ॥ हृद्याचालुर्त्यतरस्याम् ॥

या० ॥ श्रीतोष्णवृष्टेभ्यस्तत्र सहतद्दयालुज्वक्तव्यः ॥ वा० ॥ तत्र सहतद्दति हिमाचेकुः ॥

वा० ॥ बलाचालच् ॥ वा० ॥ वातात्समूहे च ॥ वा० ॥ तत्र पर्वमस्त्रपां वक्तव्यः ॥

वा० ॥ अर्थाक्तव्यावे द्दिविक्तव्यः ॥

122, In the Chhandas, the affix vini is added diversely in the sense of matup.

As झन्ने तेजस्तिन् ॥ Sometimes it is not added, as सूर्यो वर्षस्ताव् ॥

Vart:—In the Chhandas, the final झ of इय, उभव and इरव is lengthened optionally before चिनि; and it comes after झट्टा, मेखला and रजा also: as झट्टाची, मेखलावी, इयावी, रजावी, हजावी, इर्याची ॥

Vart:-So also after मर्म, as मर्माची ॥

Vart:—Always after भामय, in the sacred as well as secular literature.

Vart:—The affix धारकन् comes after सृद्ध and मृन्त; as सृद्धारकां, वृत्तारका ॥

Vart:—The affix मृन्य comes after कल and बहै; as क्रिकेंग and बहिंग ॥

Vart:—So also after इत्व; the affix चाल comes optionally: as, इत्याहाः

हरयी, हर्ययकः, हर्यवान् ॥ The च् is हत् by I. 3. 7.

Vart:—The affix आलुच् comes after चीत, उच्ज, and हुप, in the sense of not being able to bear that. As चीतं न सहते = चीतालु: 'shivering from cold's उच्जालु:, नुपालु: #

Vart:—So also after दिस comes the affix पृद्ध in the above sense: as

हिमं न सहते = हिमेलुः ॥

Vart :- The affix दलुच् in the same sense after बल; as बंल न सहेद = बलून:

Vart:—So also after बाब; as वातानां समूहः, or वातं न सहते = वातूतः ¥

Vart:-The affix तन् comes after पर्व and महत्. As पैर्वतः and महत्तः ॥

Vari:—The affix इनि comes after आर्थ in the sense of 'not having that', as आर्थी 'a beggar, who has not artha or wealth'. Otherwise आर्थनान् 'rich'. All these are obtained by बहुत: !!

ऊर्णाया युस्त् ॥ १२३ ॥ पदानि ॥ ऊर्णायाः, युस्त् ॥ वृत्तिः ॥ कर्णाश्चरायुम् प्रस्वयो भवति मसर्थे ।

123. The affix युद्ध is added to swir in the sense of matup, (in the Chhandas).

The स of पुस makes the word कर्जा व पर (I. 4, 16); the result of which is that rules applicable to w Bha do not apply; e. g. VI. 1. 148, by which the final हो or है, अ or आ is elided. Thus कर्जाय: "According to some; छन्त्रसे is to be read in this sûtra. The author of Siddhanta Kaumudi says that this is reasonable; for if yus is added to ûrnâ in secular literature also, then there was no necessity of this sûtra. The word ûrnâ could have been read along with aharm and subham in V. 2. 140.

घाचो ग्मिनिः ॥ ११४ ॥ पदानि ॥ <mark>घाचः, ग्मिनिः ॥</mark> वृत्तिः ॥ वाक्शकात् ग्मिनिः मत्ययो भवति मसर्थे ।

124. The affix gmini (मिन्) comes after the word vach, in the sense of matup.

Thus वाग्मी, वाग्मिनो, वाग्मिनः. The affix is not मिन, for had it been so, the form would have been वाङ्मिन् by VIII. 4. 45 Vart.

आलजाटची यहुमापि। ॥ १२५॥ पदानि ॥ आलच्-आटची, बहुमापिणि ॥ वृत्तिमः॥ वाक्यव्यासमर्थायसमर्थायसम् भाटच् इत्येती प्रत्यया भवता मस्वर्थे बहुमापिण्यभिषेते ॥ वार्त्तिकम् ॥ क्रस्थितहति वक्तव्यव् ॥

125. The affixes alach (ধান্ত) and atach (খান) come in the sense of matup, after vach, the word denoting a talkative.



This debars निमन् ॥ Thus वाचालः 'garrulous', वाचाटः ॥

Vart:—These affixes come when contempt is expressed. An orator (ब्राग्मी) also talks much, but to the purpose. He will not be called बाजातः or बाचारः ॥

स्वामिन्नैरवर्षे ॥ १२६ ॥ पदानि ॥ स्वामिन्, ऐरवर्धे ॥ वृत्तिः । स्वामित्रिति निपायते ऐश्वर्थे गम्यमाने । स्वराव्हाँदैर्वर्थवाचिनो मन्वर्थे मामिन्यययो निपास्वते ।

126. The irregularly formed word svamin denotes 'Sir or Lord'.

The affix भामिन् comes in the sense of lordship after the word स्व ॥
Thus स्वमस्यास्ति = ऐदवर्थमस्यास्ति = स्वामिन् ॥ Why do we say when meaning 'Sir',
Observe, स्ववान् ॥

अर्राआदिभ्यो ऽच्॥ १२७॥ पदानि॥ अर्रीआदिभ्यः, अच्॥ वृत्तिः॥ अर्घस इत्येवमारिभ्यः प्रातिपरिकेश्यो ऽष्प्रत्ययो भवति मस्वर्षे॥

127. The affix ach (3) comes in the sense of matup after the words arsa &o.

Thus अशांति अस्य विद्यस्त = अर्श्सः रिसः &c. ॥ After a word denoting a member of the body comes the affix अच्, when defect is meant. As खज्जः पारेस्यास्ति = खज्जः, साणः ॥ So also after words denoting color, as शुक्लोऽस्यास्ति = शुक्लः पटः ॥

1 धर्मस्, 2 उरस्, 3 तुन्द, 4 चतुर, 5 पित्रत, 6 जटा, 7 घटा, 8 घाटा\*, 9 अघ (अअ), 10 क्रईन, 11 अम्ल (आन), 12 लवण, 13 स्वाङ्गाद्धीनात्, 14 वर्णात्. आकृतिगण्॥

द्वन्द्वोपतापगर्ह्यात्माणिस्थादिनिः ॥ १२८ ॥ पदानि ॥ द्वन्द्व-उपताप-गर्ह्यात्-प्रा-णिस्थात्, इनिः ॥

मृत्तिः ॥ इन्द्रः समासः । उपतापा रोगः । गर्छे निन्धं, तद्विषयेभ्यः श्रव्हेभ्यः प्राणिस्थार्थवाचिभ्य इनिः प्रत्ययो भवति मस्वर्थे । वा॰ ॥ प्राण्यक्राम् ॥

128. The affix ini (इन) comes, in the sense of matup, after a dvandva compound, after the name of a disease, and after anything denoting fault, when the thing is found in a living being.

Thus Dvandva: - कटकवलविनी 'a woman having a bracelet and a zone', श्वान्यन्परिणी 'a woman having sankha and nupur ornaments'. So after diseases: - कुष्ठी 'a leper', किलासी 'a white leper'. So after names of faults: - ककुरावर्ती, काकतालुकी ॥

Why do we say 'when found in a living being?' Observe पुरुपफलवान् वृक्षः ॥ The affix, according to a Vartika, does not come after words denoting members of a living body: as, पाणिपादवर्ता ॥ The word असः V. 2. 115, is understood in this satra, so that the affix does not come after words not ending in भ; as चिषकललाटिका स्ती । Though Dvandva compounds &c. ending in भ, would have taken दान by V. 2. 115, the repetition of this affix in the present sutra shows that Dvandva compounds &c, take only दान, and not उन् &c.

वातातिसाराञ्यां कुक च ॥ १२९ ॥ पदानि ॥ वात-अतिसाराञ्याम-कुक्, च ॥ वृत्तिः ॥ वातातिसारच्यामिनिः पत्यया भवति, तस्तंनियोगेन च तयोः कुणागमा भवति ॥ वात्तिकत् ॥ पिदाचाचेति वक्तव्यम ॥

120. The augment kuk (क्) comes before इति, after the words vâta and atisâra.

The words बात and आतिसार being names of diseases, will take ब्रिन by the fore-going sûtra; the present aphorism only teaches the affixing of the augment. Thus बातकी, अतिसारकी ॥ Another reading is आतीसारकी ॥

Vart:--So also after पिशाच, as पिशाचकी वैभवणः 'the Kubera'.

This is when the words वात and भातिसार denote diseases. Otherwise, वातवती राहा ॥

वयसि पूरणात् ॥ १३० ॥ पदानि ॥ वयसि, पूरणात्, ( इनिः ) ॥ वृत्तिः ॥ इनिरनुतर्त्तते । पूरणप्रत्ययान्तात्मातिपहिकारिनिः प्रत्ययो भवति मल्ये वयसि चोत्वे ॥

130. The affix ini comes in the sense of matup, after an ordinal numeral, when age is denoted.

Thus पज्यमाऽस्यास्ति मासः संवन्सरा वा = पंचमिन् 'five months or years old', as मंचमी उष्ट्रः ॥ Similarly नवमी, व्यामी &c. By V. 2. 115 the affix द्वन would have come after these words; the present sutra is a restrictive rule teaching that and does no come in this sense.

Why do we say नयसि 'when age is denoted'? Observe, पंचनवार आनरागः ॥

सुखादिभयश्च ॥ १३१ ॥ पदानि ॥ सुखादिभयः, च, ( इनिः ) ॥ वृत्तिः ॥ सुख इत्येवमादिभ्यः प्रातिपरिकेभ्य इनिः प्रत्ययो नियम्यते मत्त्र्ये ॥

131. The affix ini comes (to the exclusion of other affixes) in the sense of matup, after the words sukha &c.

Thus द्वाखिन् nom. द्वाखी; दुःखिन् &c. When censure is implied, then दृन् comes after माला, to the exclusion of मतुष्, as माली ॥

The following is the list of gails word:

1 सुख, 2 दु:ख, 3 हम, 4 कृष्ठ, 5 आश्व (आग्न), 6 अस<sup>®</sup>, 7 अलीक, 8 करण (करणा), 9 सोड, 10 मतीप (ममीप), 11 श्वील, 12 हल, 13 माला शेपे, 14 कृपण, 15 मणब (मणाब) 16 हल<sup>®</sup>, 17 कस<sup>®</sup>।।

धर्मशीलवर्णान्ताच ॥ १३२ ॥ पदानि ॥ धर्म्म, शील, वर्णान्तात्, च, ( इतिः ) ॥ वृत्तिः ॥ भन्तपन्तः प्रत्येकमभिषंबध्यते, धर्मायन्तात्मातिपरिकारिनः प्रत्ययो नियम्बते ॥

132. The affix ini comes in the sense of matup, (to the exclusion of others), after nominal steps ending in dharma, sila, and varna.

Thus ब्राह्मणानां धर्नः = ब्राह्मणधर्मः, सोऽस्यास्ति = ब्राह्मणधर्मी ॥ व्राह्मणधीलिन्, ब्राह्मण-

हस्ताज्जाती ॥ १३३ ॥ पदानि ॥ हस्तात्, जाती, ( इनिः ) ॥ वितः ॥ इस्तग्रहग्रहिनः प्रस्वयो नियम्यते मत्वर्थे समुग्रयेन चेडजातिरिभधीयते ॥

133. The affix ini comes in the sense of matup, after the word hasta, when a genus is denoted by the word so formed.

Thus इस्तोऽस्यास्ति = इस्तिन् 'elephant'. Why do we say when meaning a' बाति 'a genus'? Observe इस्तवान् पुरुषः ॥

वर्णाद्व्रह्मचारिणि ॥ १३४ ॥ पदानि ॥ वर्णाद्, ब्रह्मचारिणि, (इनिः) ॥ वर्णाद्व्रह्मचारिणि, (वनः) ॥

134. The affix ini comes in the sense of matup, after the word varna, when the word so formed means a Brahmacharin.

Thus वर्णिन 'a Brahmachari'. The first three वर्ण or castes, who are entitled to the investiture with sacred thread, and lead the life of a Brahmastudent are so called. When the meaning is not of Brahmachari we have वर्णवान ॥

पुष्करादिभ्यो देशे ॥ १३५ ॥ पदानि ॥ पुष्करादिभ्यः, देशे, (इनिः) ॥ वृत्तिः ॥ पुष्कर इत्येवनाहिभ्यः प्रातिपदिकेभ्य इनिः प्रत्ययो भवति सपुरायन चेरेशो अभिधीयते ॥ वार्तिकम् ॥ इनिप्रकरणे बलाद्वातूरुपूर्वादुपसंख्यानम् ॥ वार्षाः सर्वादेशित वक्तस्यम् ॥ वार्षाः ॥ सर्वादेशित वक्तस्यम् ॥ वार्षाः ॥ सर्वादेशित ॥ वार्षः ॥ वर्षाः ॥ सर्वादेशितः ॥ वार्षः ॥ वर्षः ॥ व

135. The affix ini comes in the sense of matup, after the words pushkara &c, when the word so formed denotes a locality.

Thus पुष्कारणी 'a tank', पर्मिनी &c. Why do we say when 'locality' is expressed? Observe पुष्करवान इस्ती ॥

Vart:—The affix इन् comes after बल preceded by बाहु or ऊठ, as बहुबलिब्

Vart — So also after words preceded by सर्व; as, सर्वधनिन्, सर्ववीजिन्, सर्वकेशी नटः ॥

Vari:—So also after अर्थ when meaning 'not near'; as अर्थिन meaning' अर्थोऽसंनिहितोऽस्य 'distant from wealth'. Otherwise अर्थवान् 'having wealth'.

Yark—So also after a compound ending in अर्थ, as धान्याधी, दिएन्याधी ।
1 पुष्तर, 2 परा, 3 सरपल, 4 समाल, 5 हुमुद, 6 मड, 7 कापित्य, 8 विस, 9 रूपाल, 10 केईड,

11 चालूक, 12 विगई, 13 करीय, 14 चिरीय, 15 बवास, 16 प्रवाह ( प्रवास ), 17 हिरण्य, 18 केरव, 19 कलोल, 20 तट\*, 21 तरंग, 22 पहुज\*, 23 सरोज\*, 24 राजीव\*, 25 नालीक\*, 26 सरोरह\*, 27 प्रव्य, 28 अरविन्द\*, 29 अम्भोज\*, 30 अहज\*, 31 कमल\*, 32 प्रयत्, 3 वबस. ॥

्ष्वलादिभ्यो मतुबन्यतरस्याम् ॥ १<mark>३६ ॥ पदानि ॥ वलादिभ्यः, मतुए, अन्यत-</mark> स्याम् ॥

वृत्तिः । बतारिभ्यः प्रातिपरिकेभ्यो मतुष्प्रत्ययो भवति । मन्यतरस्यापहेणन प्रकृत इनिः समुद्धीयते ।

136. After the nominal-stems bala &c, comes the affix matup optionally, as well as ini.

The affix इनि will come in the alternative. Thus बतवाब् or बली (v. बालिब्); उत्साहवान् or उत्साही (v. उत्साहिब्)।

1 बल, 2 बल्साइ, 3 बद्धास (बद्धाव), 4 बद्धास<sup>9</sup>, 5 बद्धास<sup>9</sup>, 6 शिखा<sup>9</sup>, 7 कुल, 8 **चूदा<sup>9</sup>, 9** धुल<sup>9</sup>, 10 कुल<sup>9</sup>, 11 आयान, 12 व्यायान, 13 बपयान, 14 आरोइ, 15 अवरोइ, 16 परिणाइ, 17 युद्ध, 18 बद्धान, 19 शिखाबल, 20 चूनामूल, 21 दंश. ॥

संज्ञायां मनमाञ्चाम् ॥ १३७ ॥ पदानि ॥ संज्ञायाम्, मन्-माञ्चाम् ( इनिः ) ॥
वृत्तिः ॥ मन्नतात्मातिपदिकान्मश्रदान्ताच इनिः प्रत्यया भवति मत्वर्थे, सपुरावेन चेत्वंज्ञा गम्यते ।

137. After a nominal-stem ending in मन् or म, comes the affix ini, in the sense of matup, when the whole word so formed means a name.

Thus प्रयिमन्+इनि = प्रथिम्+इन् (VI. 4. 144) = प्रथिमिन् fem. प्रथिमिनी ॥ So also हामिनी ॥ Similarly होन, होमिनी, सोमिनी ॥ Why do we say, 'when meaning a name'? Observe, सोमवान्, होमवान् ॥

कंशंभ्यां बभथुस्तितुतयसः ॥ १३८॥ पदानि ॥ कं-शम्भ्याम, व-भ-युस्-ति-तु-त-यसः ॥

वृत्तिः ॥ कंशमिति मकारान्तादुरकसुखयोगीयकौ, ताभ्यां व भ युस् ति तु त यस् इत्येते सप्त प्रस्थवा भव-न्ति मर्लिय ।

138. The seven affixes ba, bha, yus, ti, tu, ta and yas, come in the sense of matup, after क्य 'water and happiness', and श्रुप 'happiness'.

Thus कम्बः, कम्भः, कंयुः, कन्तिः, कन्तः, कंयः, श्रम्बः, श्रमः, र्थयः, श्रमः, र्थयः, श्रन्तः, श्रन्तः,

The स in युस and यस, make the stem, a Pada (I. 4. 16), the result of which is that म of कम and श्वम is changed into Anusvava before these two affixes by VIII. 3. 23. When denoting a Name, the forms will be कम्यः and शम्यः ॥

तुन्दिवलिवर्दर्भः ॥ १३९ ॥ पदानि ॥ तुन्दि-वलि-वर्दः, भः ॥ वृक्तः ॥ तुन्दि वलि वर्दि इत्यतेभ्यो भः प्रस्थयो भवति नत्वर्षे ॥

139. The affix bha (4) comes in the sense of matup, after tundi, vali and vati.

Thus तुन्तिनः 'having a protuberent belly'. पलिनः and पहिना H Another form is पलिनः, because पलि is included in the Pâmâdi class V. 2. 100. The forms तुन्तिनः &c, are valid by V. 2. 117.

अहंद्यममोर्युस् ॥ १४० ॥ पदानि ॥ अहं-श्रममोः, युस् ॥

वृत्तिः ॥ अहमिति श्रव्हान्तरमहंकारे वर्त्तते, श्रुभिनत्यव्यवं शुभपर्याय, स्ताभ्यां युस्प्रत्ययो भवति मत्त्रये ॥

140. The affix yus (3) comes in the sense of matup, after the word aham 'I', and the indeclinable subham 'good'.

Thus सहंदुः - अहंकारवान्, 'selfish haughty', ग्रुभंदुः - कल्याणवान् ॥ 'auspicious', The स् of युस् makes the words अहम् and ग्रुभम्, Padas; and म् is changed into Anusvara (I. 4. 16; VIII. 3. 23). See V. 2. 123.

The force of च is that इनि, उन and मतुष् also come. As तुन्तिलः, तुन्ती, तुन्तिकः, तुन्त्वान्: Similarly उद्दिलः, उद्दी, उद्दिकः, उद्दर्शन् #

The following is the list of तुन्ति ( words 1 तुन्त, 2 देत्र, 3 पिचण्ड, 4 पट, 5 यत, 6 ब्रीहिं, 7 स्वाङ्गादिवृद्धी च ॥ That is to say, the affix हलच् comes after words denoting parts of one's body, when the largeness (विवृद्धि) of those organs is implied: as विवृद्धी कर्णी यस्य स = कार्णलः, कर्षी, कर्णिकः, कर्षवान् ॥

एकगोपूर्वाट्ठञ् नित्यम् ॥ ११८ ॥ पद्गिन ॥ एक-गोपूर्वात्, ठञ्, निसम् ॥ वृत्तिः ॥ एकपूर्वाहोपूर्वाच प्रातिपदिकात्रित्यं वस्र प्रत्यये भवति मत्वर्ये ।

118. The affix than (+'- र्क) comes always in the sense of matup, after a stem, which in composition is preceded by एक or गो॥

Thus एकशतमस्यास्ति = एकशितकः; गौरातिकः, गौराहिककः ॥

The word अतः of V. 2: 115, is understood here also; so that, stems not ending in अ are not governed by this rule, such as एकविश्वतिस्यास्ति, no affixing. The word एकगिकः is an apparent exception, it being formed by adding हम to the samasanta word एकगिक (V. 4. 92). How do you explain गौग्रकरिकः formed by हम् from गोग्रकरी? Here चकर is taken for गकरी, both being synonyms. (N. B. This opinion of the Kasika-author is not in harmony with that of Patanjali, who does not read the anuvritti of अतः into this sûtra. According to him गौग्रकरिक is formed from गोग्रकरी; and एकविश्वति &c, do not take this affix, because it is against usage. But the author of Kasika says—अवश्व चात इस्युवस्त् ; इन्हापताप्रगर्मात् एसेवनाययम्—the anuvritti of अतः must surely be read, for the sake of sûtras like V. 2. 128, though in the sûtras, like गाग्रतिसाराण्यां &c there is no necessity of reading the anuvritti of अतः) ॥

The word नित्यम् 'always', is used in the sûtra to indicate that मतुष् does not come in the alternative. In all the previous sûtras मतुष् came in the alternative. How do you form एकद्रव्यवस्थाद? This is not a correct form; or it may be said to be a compound of एक and इंट्यवस्थात्।

रातसहस्रान्ताच निष्कात् ॥ ११९ ॥ पदानि ॥ रात-सहस्रान्तात्, च, निष्कात् ॥ वृत्तिः ॥ ग्रतान्तात् सहस्रान्ताच प्रातिपदिकाद् डम् प्रतयो भवति मत्वर्थे । तो चेच्छतसहस्रग्रही निष्कात्वर् री भवतः ।

119. The affix than comes in the sense of matup, after the words sata and sahasra, when they follow after nishka.

Thus निष्कश्चतमस्यास्ति = नैष्कश्चरिकः, नैष्कसहिषकः ॥ But not so after सुवर्ध-निष्कश्चतं, it being never so found in usage.

रूपादाहतप्रशंसयोर्थप् ॥ १२० ॥ पदानि ॥ रूपात्, आहत, प्रशंसयोः, यप् ॥ १

बृत्तिः ॥ भाहतप्रशंसे प्रकृत्यपाधी, भाहतप्रशंसाविशिटार्यं वर्त्तमानाब्रूपशब्दायप् प्रत्ययो भवति मत्वर्ये ॥ बार्त्तिकम् ॥ यप्पकरणे प्रत्येभ्योपि हुभ्यतद्वति वक्तव्यम् ॥

. 120. The affix yap (य) comes in the sense of matup, after the words rûpa, when stamping (coining) or praise is denoted.

Thus बाहर्त रूपमस्य - रूप्यो हीनारः "a Dinâra having stamped on it the form of some king &c'. रूप्यः केरारः, रूप्यं कार्यापणम्. Similarly प्रशस्त रूपमस्यास्ति - रूप्यः पुरुषः 'a lovely person'. The form impressed on a dinâr &c by hammering &c, is called बाहत or stamping.

Why do we say 'when stamping or praise is denoted?' Observe इप-

Vart:—The affix श्रृष is seen after other words also, as हिम्याः पर्वताः, श्रुण्या ब्राह्मणाः ॥

अस्मायामेघास्त्रजो विनिः ॥ १२१ ॥ पदानि ॥ अस्त, माया-मेघा-स्रजः, विनिः ॥ भूतिः ॥ भर्षन्ताव्यतिपरिकाम्माया नेघा सर् इत्येतेभ्यम विनिः प्रत्ययो भवति मलर्थे ॥

121. After a stem ending in अस्, and after maya, medha and sraj, comes the affix vini (विन्) in the sense of matup.

Thus प्रयस् प्यस्तिन्, यश्चस् वशस्तिन्। मायाविन्, नेधाविन्, सन्विन्। The word माग्रा being included in झीह्यादि class, will take द्वान, and उन् also V. 2, 116. As मायी, मायिका !!

बहुर्लं छन्द्सि ॥ १२२ ॥ पदानि ॥ बहुरुम्, छन्द्सि (विनिः) ॥
- बृतिः ॥ छन्दसि विपये बहुलं विनिः प्रत्ययो भवति मत्वये ।
वात्तिकम् ॥ छन्दसि विनिमकरणे ऽष्ट्रोमेखलाइयोगयरुजाहदयानां दीर्घत्वं वेति वक्तव्यव् ॥
वार्तिकम् ॥ मर्गणभेतिवक्तव्यम् ॥ वा० ॥ सर्वत्रामयत्योपसंख्यानम् ॥ वा० ॥ मृङ्गवृन्दाभ्यामारकन्वक्तव्यः ॥
वा० ॥ फलबहीभ्यामिन् उवक्तव्यः ॥ वा० ॥ हद्याचालुरन्यतरस्याव् ॥
वा० ॥ श्रीतिष्णवृमेभ्यस्तम् सहतहत्यालुङ्गक्तव्यः ॥ वा० ॥ तम् सहतहति हिमाचेलुः ॥
वा० ॥ बलाचोलच् ॥ वा० ॥ वातात्समूहे च ॥ वा० ॥ तम् पर्वमरुज्ञ्यां वक्तव्यः ॥
वा० ॥ अर्थात्तदमावे हिमविक्तव्यः ॥

122, In the Chhandas, the affix vini is added diversely in the sense of matup.

As झन्ने तेजस्तिन् ॥ Sometimes it is not added, as सूर्यो वर्षस्ताव् ॥

Vart:—In the Chhandas, the final झ of इय, उभव and इत्य is lengthened optionally before विनि; and it comes after झट्टा, मेखला and इजा also: as झट्टारी, मेखलावी, इयादी, हजादी, इजादी, इत्यादी ॥

Vart:-So also after मर्न, as मर्मावी ॥

Vart:—Always after सामय, in the sacred as well as secular literature.

Vart:—The affix धारकन् comes after शृङ्ग and वृन्त; as शृङ्गारकां, वृन्तारका । Vart:—The affix इनच् comes after कल and वहं; as क्रिलेंग and वहंगां श्र

Vart:—So also after हर्द; the affix चान comes optionally: as, हरवाह:

हत्यी, हत्यिकः, हत्यवान् ॥ The च् is इत् by I. 3. 7.

Vart:—The affix आलुष् comes after चीत, उष्ण, and हुप, in the sense of not being able to bear that. As धीतं न सहते = धीतालुः 'shivering from cold'. उष्णालुः, तृपालुः !

Vart:—So also after दिन comes the affix एनु in the above sense: as

हिमं न सहते = हिमेलुः ॥

Vart :- The affix दलुष् in the same sense after बत; as बंत न सहेत = बहुत: ॥

Vart:—So also after वाव; as वातानां समूदः, or वातं न सहते - वातूतः ध

Vart:-The affix तन् comes after पर्व and महत्. As पैर्वतः and महत्तः ध

Vari:—The affix इनि comes after आर्थ in the sense of 'not having that', as आर्थी 'a beggar, who has not artha or wealth'. Otherwise आर्थवान् 'rich'. All these are obtained by बहुत: !!

ऊर्णाया युस्त् ॥ १२३ ॥ पदानि ॥ ऊर्णायाः, युस्त् ॥ वृत्तिः ॥ कर्णाश्चरायुम् प्रस्वयो भवति मसर्थे ।

123. The affix yet is added to son in the sense of matup, (in the Chhandas).

घाचो ग्मिनिः ॥ ११४ ॥ पदानि ॥ घाचः, ग्मिनिः ॥ वृत्तिः ॥ वाक्शकात् ग्निनिः प्रत्येश भवति मत्वर्षे ।

124. The affix gmini (मिन्) comes after the word vach, in the sense of matup.

Thus वाग्मी, वाग्मिनो, वाग्मिनः. The affix is not मिन, for had it been so, the form would have been वाङ्गिन by VIII. 4. 45 Vart.

आलजाटची वहुभाषाणे ॥ १२५ ॥ पदानि ॥ आलच्-आढची, बहुभाषाणे ॥ वृत्ति ॥ वाक्षकात्मयमासमर्थातलच् भाटच् इत्येती प्रत्यया भवतो मस्वर्थे बहुभाषिण्यभिषेते ॥ वार्तिकम् ॥ क्रस्थितइति वक्तव्यव् ॥

125. The affixes alach (आड) and atach (आउ) come in the sense of matup, after vach, the word denoting a talkative.

Digitized by Google

This debars ग्मिन् ॥ Thus वाचालः 'garrulous', वाचाटः ॥

Vart:—These affixes come when contempt is expressed. An orator (ब्रामी) also talks much, but to the purpose. He will not be called बाजालः or बाजारः ॥

स्वामिन्नैश्वर्ये ॥ १२६ ॥ पदानि ॥ स्वामिन्, पेश्वर्ध्ये ॥ षृत्तिः । स्वामित्रिति निपायते ऐश्वर्ये गम्यमाने । स्वराब्हारैश्वर्यवाचिनो मम्बर्पे मामिन्यययो निपाम्बते ।

126. The irregularly formed word svamin denotes 'Sir or Lord'.

The affix आमिन् comes in the sense of lordship after the word स्व ॥
Thus स्वमस्यास्ति = ऐदवर्यमस्यास्ति = स्वामिन् ॥ Why do we say when meaning 'Sir',
Observe, स्ववान् ॥

अर्राआदिभ्यो ऽच् ॥ १२७ ॥ पदानि ॥ अर्राआदिभ्यः, अच् ॥ वृत्तिः ॥ अर्घस इत्येवमादिश्यः प्रातिपदिकेश्यो ऽष्यत्ययो भवति मत्वर्थे ॥

127. The affix ach (%) comes in the sense of matup after the words arsa &o.

Thus आशांति भस्य विद्यन्ते = अर्थसः उरसः &c. ॥ After a word denoting a member of the body comes the affix अच्, when defect is meant. As खड्डा पारेस्यास्ति = खड्डा, स्नाणः ॥ So also after words denoting color, as शुक्लोऽस्यास्ति = शुक्लः पटः ॥

1 धर्शस्, 2 उरस्, 3 तुन्द, 4 चतुर, 5 पिलत, 6 जटा, 7 घटा, 8 घाटा\*, 9 अघ (अअ), 10 क्षर्वन, 11 अम्ल (आन), 12 लवज, 13 स्वाङ्गाद्धीनात्, 14 वर्णात्. आकृतिगज्॥

द्धन्द्वोपतापगर्ह्यात्माणिस्थादिनिः ॥ १२८ ॥ पदानि ॥ द्धन्द्ध-उपताप-गर्ह्यात्-प्रा-णिस्थात्, इनिः ॥

मृत्तिः ॥ इन्द्रः समासः । उपतापा रोगः । गर्ह्ये निन्धं, तद्विषयेभ्यः शब्देभ्यः प्राणिस्थार्थवाचिभ्य इनिः प्रत्ययो भवति मस्वर्थे । वा० ॥ प्राण्यङ्गात्र ॥

128. The affix ini (इन) comes, in the sense of matup, after a dvandva compound, after the name of a disease, and after anything denoting fault, when the thing is found in a living being.

Thus Dvandva:—कटकतलियनी 'a woman having a bracelet and a zone', शब्दखनुपुरिणी 'a woman having sankha and nupur ornaments'. So after diseases:—कुष्ठी 'a leper', किलासी 'a white leper'. So after names of faults:—ककुरावर्ती, काकतालुकी ॥

Why do we say 'when found in a living being?' Observe पुरुपफलवाब् वृक्षः ॥ The affix, according to a Vartika, does not come after words denoting members of a living body: as, पाणिपादवर्ती ॥ The word अतः V. 2. 115, is understood in this sûtra, so that the affix does not come after words not ending in भा; as चिषकललाटिका स्ती । Though Dvandva compounds &c. ending in भा, would have taken इति by V. 2. 115, the repetition of this affix in the present sûtra shows that Dvandva compounds &c, take only इति, and not हत् &c.

वातातिसाराभ्यां कुक च ॥ १२९ ॥ पदानि ॥ वात-अतिसाराभ्याम-कुक्, च ॥ वृत्तिः ॥ वाताविसारच्यामिनिः पत्ययो भवति, तस्यंनियोगैन च तयोः कुणागेने भवति ॥ वात्तिकम् ॥ पिदाचार्यति वक्तव्यम् ॥

120. The augment kuk (क्) comes before इनि, after the words vâta and atisâra.

The words बात and आतिसार being names of diseases, will take श्रिक by the fore-going sûtra; the present aphorism only teaches the affixing of the augment. Thus बातकी, अतिसारकी ॥ Another reading is अतीसारकी ॥

Vart:-So also after प्रशास, as विशासकी वैधवणः 'the Kubera'.

This is when the words वात and भातवार denote diseases. Otherwise, वातवती ग्रहा ॥

वयसि पूरणात् ॥ १३० ॥ पदानि ॥ वयसि, पूरणात्, ( इनिः ) ॥ वृत्तिः ॥ इनिरतुतर्त्तते । पूरणपरवयान्तात्मातिपहिकार्तिनः परवयो भवति मल्ये वयसि योखे ॥

130. The affix ini comes in the sense of matup, after an ordinal numeral, when age is denoted.

Thus पज्यमाऽस्यास्ति मासः संवृत्तसरा वा = पंचमिन् 'five months or years old', as मंचमी उष्ट्रः ॥ Similarly नवमी, ब्रामी &c. By V. 2. 115 the affix इनि would have come after these words; the present sutra is a restrictive rule teaching that so does no come in this sense.

Why do we say नयसि 'when age is denoted'? Observe, पंचमवार प्रामरागः ॥

सुखादिभ्यश्च ॥ १३१ ॥ पदानि ॥ सुखादिभ्यः, च, (इनिः ) ॥ वृत्तिः ॥ सुख इत्येवमादिभ्यः प्रातिपरिकेश्य इनिः प्रत्ययो नियम्यते मत्त्र्ये ॥

131. The affix ini comes (to the exclusion of other affixes) in the sense of matup, after the words sukha &c.

Thus मुखिन् nom. मुखी; दुःखिन् &c. When censure is implied, then दन् comes after मान्ता, to the exclusion of मृत्यू, as मानी ॥

The following is the list of झुखादि word:--

1 झुख, 2 दु:ख, 3 हम, 4 क्रुच्छ, 5 माम्म (माम्र), 6 मल्ल, 7 भलीक, 8 करूण (करूण), 9 सोड, 10 मतीप (मनीप), 11 शील, 12 हल, 13 माला क्षेपे, 14 क्रुपण, 15 मणव (मणाव) 16 हल, 17 कक्ष ॥

धर्मशीलवर्णान्ताय ॥ १३२ ॥ पदानि ॥ धर्म्म, शील, वर्णान्तात्, च, (इतिः ) ॥ वृत्तिः ॥ भन्तपनुः प्रत्येकम्भितंबस्यते, धर्मायन्तायातिपरिकारिनः प्रत्ययो नियम्बते ॥



132. The affix ini comes in the sense of matup, (to the exclusion of others), after nominal steps ending in dharma, stla, and varna.

Thus ब्राह्मणानां धर्मः = ब्राह्मणधर्मः, सोऽस्यास्ति = ब्राह्मणधर्मी ॥ व्राह्मणधीलिन्, ब्राह्मण-

हस्ताजाती ॥ १३३ ॥ पदानि ॥ हस्तात्, जाती, ( इनिः ) ॥ वितः ॥ इस्तग्रहग्रिनः प्रस्वयो नियम्यते गत्वर्थे समुग्रायेन चेडजातिरिभधीयते ॥

133. The affix ini comes in the sense of matup, after the word hasta, when a genus is denoted by the word so formed.

Thus इस्तोऽस्वास्ति = इस्तिन् 'elephant'. Why do we say when meaning a' बाति 'a genus'? Observe इस्तवान् पुरुषः ॥

् वर्णाद्व्रह्मचारिणि ॥ १३४ ॥ पदानि ॥ वर्णाद्, ब्रह्मचारिणि, ( इनिः ) ॥ वर्णाद्व, ब्रह्मचारिणि, ( इनिः ) ॥

134. The affix ini comes in the sense of matup, after the word varna, when the word so formed means a Brahmacharin.

Thus वर्णिन 'a Brahmachari'. The first three वर्ण or castes, who are entitled to the investiture with sacred thread, and lead the life of a Brahmastudent are so called. When the meaning is not of Brahmachari we have वर्णवान ॥

पुष्करादिभ्यो देशे ॥ १३५॥ पदानि ॥ पुष्करादिभ्यः, देशे, (इनिः) ॥ वृष्किः ॥ पुष्कर इत्येवमाहिन्यः प्रातिपहिकेन्य इनिः प्रत्ययो भवति सपुरायन चेहेशो अभिधीवते ॥ वार्तिकम् ॥ इनिप्रकरणे बलाद्वाहुरुपूर्वादुपसंख्यानम् ॥ वार् ॥ सर्वाहेशित वक्तव्यम् ॥ वार् ॥ सर्वाहेशित ॥ वार् ॥ सर्वन्ताशिति वक्तव्यम् ॥

135. The affix ini comes in the sense of matup, after the words pushkara &c, when the word so formed denotes a locality.

Thus पुष्किरिणी 'a tank', प्र्मिनी &c. Why do we say when 'locality' is expressed? Observe पुष्करपान् इस्ती ॥

Vari:—The affix इन् comes after बल preceded by बाहु or ऊर, as बहुबलिब्

Vart - So also after words preceded by सर्व; as, सर्वधनिष्, सर्ववीजिन्, सर्वकेशी नदः ॥

Vart:—So also after अर्थ when meaning 'not near'; as अधिन् meaning' अर्थोऽसंनिहितोऽस्य 'distant from wealth'. Otherwise अर्थवान् 'having wealth'.

Vart:—So also after a compound ending in मर्य, as धान्याधी, दिख्यायी ।
1 पुष्कर, 2 परा, 3 हरपस, 4 समाल, 5 हुपुर, 6 परा, 7 स्वित्य, 8 विस, 9 पूणान, 10 कर्षेट,

11 शालूक, 12 विगई, 13 करीय, 14 शिरीय, 15 बवास, 16 प्रवाह ( प्रवास ), 17 हिरण्य, 18 कैरव, 19 कलोल, 20 तट , 21 तरंग, 22 पहुज , 23 सरोज , 24 राजीव , 25 नालीक , 26 सरोस्ड , 27 पुड्य, 28 अरविन्द , 29 अम्मोज , 30 अहज , 31 कमल , 32 प्रयम् , 33 वयस ॥

घलादिश्यो मतुबन्यतरस्याम् ॥ १३६ ॥ पदानि ॥ वलादिश्यः, <mark>मतुष्, अन्यत-</mark> रस्याम् ॥

वृत्तिः । बलारिभ्यः प्रातिपरिकेभ्यो मतुष्पत्ययो भवति । मन्यतरस्यांपरेणन प्रकृत इनिः समुद्धीयते ।

136. After the nominal-stems bala &c, comes the affix matup optionally, as well as ini.

The affix इनि will come in the alternative. Thus बतवान् or बली (v. मिलन्); उत्साहवान् or उत्साही (v. उत्साहिन्)।

1 बल, 2 उत्साह, 3 उदास (उदाव), 4 उदास, 5 उदास, 6 शिखा, 7 कुल, 8 चूडा, 9 धुल, 10 कुल, 11 धायाम, 12 ध्यायाम, 13 उपयाम, 14 धारोह, 15 धवरोह, 16 परिणाह, 17 युद्ध, 18 उदाम, 19 शिखाबल, 20 ब्रामूल, 21 दंश. ॥

संज्ञायां मनमाञ्चाम् ॥ १३७ ॥ पदानि ॥ संज्ञायाम्, मन्-माञ्चाम् ( इनिः ) ॥
वृत्तिः ॥ मनतात्वातिपद्कानमञ्ज्ञानाच इनिः मत्ययो भवति मत्वर्थे, सपुरायेन चेत्वंज्ञा गम्यते ।

137. After a nominal-stem ending in mator m, comes the affix ini, in the sense of matup, when the whole word so formed means a name.

Thus प्रयानन्+इनि = प्रथिम् + इन् (VI. 4. 144) = प्रथिमिन् fem. प्रथिमिनी ॥ So also हामिनी ॥ Similarly होम, होमिनी, सोमिनी ॥ Why do we say, 'when meaning a name'? Observe, सोमवान्, होमवान् ॥

कंशंभ्यां बभथुस्तितुतयसः ॥ १३८॥ पदानि ॥ कं-शम्भ्याम, व-भ-युस्-ति-तु-त-यसः ॥

वृत्तिः ॥ कंशमिति मकारान्तादुरकमुखयोर्षाचकौ, ताभ्यां व भ पुस् ति तु त यस् इत्येते सार मत्यवा भव-न्ति मर्ख्ये ।

138. The seven affixes ba, bha, yus, ti, tu, ta and yas, come in the sense of matup, after क्य 'water and happiness', and श्रम 'happiness'.

Thus कम्बः, कम्भः, कंयुः, कन्तिः, कन्तः, कंयः, श्रम्बः, श्रमः, र्पयः, श्रमिः, श्रन्तः, श्रन्तः,

The स in युस and यस, make the stem, a Pada (I. 4. 16), the result of which is that म of क्षम and श्रम is changed into Anusvava before these two affixes by VIII. 3. 23. When denoting a Name, the forms will be क्षम्यः and श्रम्यः ॥

तुन्दिवलिवर्दभः ॥ १३९ ॥ पदानि ॥ तुन्दि-वलि-वर्दः, भः ॥ वृत्तिः ॥ तुन्दि वलि वरि इत्येतेभ्यो भः प्रस्वयो भवति नत्वर्षे ॥

139. The affix bha (4) comes in the sense of matup, after tundi, vali and vati.

Thus तुन्तिनः 'having a protuberent belly'. चलिनः and चटिनः ।। Another form is चलिनः, because चलि is included in the Pamadi class V. 2. 100. The forms तुन्तिनः &c, are valid by V. 2. 117.

अहं ग्रुममोर्युस् ॥ १४० ॥ पदानि ॥ अहं-शुममोः, युस् ॥

वृत्तिः ॥ अहिमिति श्रव्हान्तरमहंकारे वर्तते, ग्राभिन्यव्यवं ग्रुभपर्याय, स्ताभ्यां पुरम्रत्ययो भवति मस्त्रथे ॥

140. The affix yus (3) comes in the sense of matup, after the word aham 'I', and the indeclinable subham 'good'.

Thus भहंदुः = भहंकारवान्, 'selfish haughty', ग्रुभंदुः = कस्याणवान् ॥ 'auspicious', The स् of युस् makes the words भहंद् and ग्रुभंग, Padas; and द is changed into Anusvara (I. 4. 16; VIII. 3. 23). See V. 2. 123.

## अथ पञ्चमध्यायस्य तृतीयः पादः।

## BOOK FIFTH.

## CHAPTER THIRD.

प्राग्दिशो विभक्तिः ॥ १ ॥ पदानि ॥ प्राक्-दिशः, विभक्तिः ॥ वृत्तिः ॥ दिक्शव्देश्य सप्तमीपञ्चमीपयमाभ्य इति वश्यति, प्रागतसादिक् संशस्त्रनाष्यानित कर्ष्यनवुक्रानि-ष्यामो विभक्तिसंज्ञास्ते वेदितन्याः ।

1. The affixes taught from this aphorism forward as far as V. 3. 27 (exclusive) are called Vibhakti.

The affixes herein taught do not change the sense of the word, i. é. they are end affixes which leave to the word their own denotation. The rule IV. 1. 82, extends no further than this, hence the words formed by these affixes do not produce epithets connoting the sense of the primitive and denoting something else.

Thus V. 3. 7 declares, that after the words किय in the ablative there is the affix तिसन्, as कुतः, ततः बतः ॥

The purpose served by designating these affixes as Vibhakti is (a) to debar the elision of final स and स of the affixes as इत् (I. 3. 4). Thus in the affix बानीस V. 3. 18, स is not इत्, had it been so, rule I. 1. 47 would have applied: (b) to regulate the accent of इत्स, thus इत्स+तसिल्=इतः here by VI. 1. 171, the affix तसिल् becomes udatta by virtue of its being Vibhakti, othewise the accent would have been regulated by the indicatory ल् (VI. 1. 193); (c) to make applicable to these words the rules of ल्यादि, that is, the rules given in the Sûtras VII. 2. 102, and those that follow. Thus स्वद + त्रसिल्=स्वतः, the स being replaced by स by VII. 2. 102.

The affixes now to be taught being स्वाधिकः, the anuvitti of समर्थानाच् and मयनाद् of IV. 1. 82, does not apply to them. The word वा of IV. 1. 82 however applies here, so that these affixes are optional, thus we may have ह्यां or कसाद, हुन or कसिन् ॥.

inglitzed by Google

किस्वनामबहुभ्यो ऽद्वधादिभ्यः ॥ २ ॥ पदानि ॥ किम्-सर्वनाम-घहुभ्यः,अह्रय-दिभ्यः ॥

वृत्तिः ॥ प्राग्दिश इत्येव । किमः सर्वमान्नो बहुशब्दाच प्राग्दिशः प्रत्यया वेदितव्योः । वार्त्तिकम् । बहुपहणे संख्यापहणम् ॥

2. These Prågdisiya affixes come after the word kim, and after a stem called sarvanâma, and after bahu; but not after dvi &c.

The words दि &c, though सदनाम are exempted. Thus कुच, कुतः, बतः, बहाः, बहुतः, बहुनः ॥

Why do we say झहाार 'not dvi &c'. Observe द्वाग्याम्, द्योः ॥ Why do we say किम् &c? Observe दृशान्, दृशें &c. The word किम् is a सर्वनाम, but it being included in the dyadi class, would have been exempted from the operation of this rule had it not been separately mentioned.

Vart:—The word बहु here is a Sankhya. Therefore, the affix does not apply here, बहो: स्पात, बहो स्पे ॥

इदम इश् ॥ ३॥ पदानि ॥ इदमः, इश् ॥

वृत्तिः ॥ प्राग्दिश्च इस्येव । इदम इश् इस्ययमादेशी भवति प्राग्दिशीयेषु प्रत्येषु प्रस्तः ।

3. For idam, there is the substitute হয় (হ), when a Prågdisiya affix follows.

The word मान्दिशः is understood here also. The श of इश् is indicatory of the substitution of the whole (I. 1. 55). Thus द्दम् + इ V. 3. 11, - इइ ॥

पतेतौ रथोः ॥ ४॥ पदानि ॥ पत-इतौ, र-थोः ॥ वृत्तिः ॥ रेफ्रयकारावै प्राग्विधीये प्रत्यवे परत इदम एतेतावादेषी भवतः । इषोपवादः ।

4. The substitutes va and va come instead of idam, when a Pragdisiya affix beginning with vand va respectively follows.

This debars इत् ॥ The म in द is for the sake of euphony. Thus इत्म + हिन्द = एतर्डि (V. 3. 16); इत्म + यद्य = इत्यम् (V. 3. 24).

पतदोश् ॥ ५ ॥ पदानि ॥ पतदः, अश् ॥ वृत्तिः ॥ प्राग्विश्वदृत्येव । एतदः प्राग्विशीये परतो प्रश्वत्ययमादेशी भवाति ।

5. The substitute अश् comes in the place of पतव् when a Pragdisiya affix follows.

The च of अच् causes the replacement of the whole (I. 1. 55). According to Patanjali the substitute is अन् and not अच्॥ Thus एतर्+तसिल्⇒अतः V. 3.7; अन V, 3. 10.

Vart:—This satra must be divided into two एतरः, and अस्, the mean-

ing being. (1) The substitutes एत and इत् come in the place of एतर् when a ffixes beginning with र and प respectively follow, as एतर् + हिंत = एताई (V. 3. 21) एतर् + पमु = इत्यम ॥ The प must be the थ of यमु which comes after idam (V. 3. 24) for the application of this rule (1), and not the थ of यान् (V. 3. 23) before which the substitute will be अग् ॥ The word एतर् will take यम्रु by the implication of this rule. (2) The substitute अग् replaces एतर् before other Pragdisiya affixes.

सर्वस्य सो उन्यतरस्यां दि ॥ ६ ॥ पदानि ॥ सर्वस्य, सः, अन्यतरस्याम, दि ॥ वृत्तः । सर्वस्य स इत्ययमारेगो भवति प्रानिरशीये स्कार्णसे प्रत्ये परतो उन्यतरस्याम ।

6. The स is substituted opionally for सर्वे before a Prågdisiya vibhakti beginning with द ।

Thus सर्वेश or सदा ॥ When the affix is not Pragdisiya, there is no substitution: as, सर्वे दशाति - सर्वेश ब्राह्मणी 'a Brahmani who gives all'.

पञ्चम्यास्तिसिल् ॥ ७ ॥ पदानि ॥ पञ्चम्याः, तसिळ् ॥ वृत्तिः ॥ पञ्चम्यन्तेभ्यः किसर्वनामबहुभ्यस्तिस्त्रस्ययो भवति ।

7. The affix ( $- \angle \pi \epsilon t$ ) comes after the word kim, a sarvanama, and bahu, when ending in the ablative case.

As किम्+तसिल् च कु+तस् (VII. 2. 104)= कुतः, यतः, ततः, यहुतः ॥

तसेश्च ॥ ८॥ पदानि ॥ तसेः, च ॥ वृत्तिः ॥ प्रतियोग पञ्चम्यास्तिष्ठः, भपाराने चाहीयरुहोरिति बस्यति । तस्य तसेः किर्स्वनामबहुभ्यः परस्व विस्तिरेशोभवति ।

8. The affix tasil (\_\_ \_\_ तस्) is substituted for तस् (V. 4. 44, 45) when kim, a sarvanâma, and bahu follow.

Thus कुतः, यतः, ततः, or बहुत आगतः ॥ This substitution is for the sake of accent; and for giving it the designation of vibhakti.

पर्यभिश्यां च ॥ ९ ॥ पदानि ॥ परि-अभिश्यां, च (तासिल् ) ॥ वृत्तिः। परि भिन इत्वेताभ्यां तिसन् मत्ययो मनति ॥

9. The affix tasil comes after pari and abhi also.

This affix comes when परि means 'all'; and अभि means 'both'. Thus परितः = सर्वतः; 'all round'; अभितः, उभयतः 'on both sides'.

सप्तम्यास्त्रज् ॥ १० ॥ पदानि ॥ सप्तम्याः, त्रल् ॥ वृत्तिः ॥ किसर्वनामबहुभ्यः सप्तम्यन्तेभ्यः चन् प्रस्ययो भवति ।

10. The affix tral  $(-1\pi)$  comes after kim, a sarvanâma, and bahu, when ending in a locative.

Thus कुव (VII. 2. 104) 'where', त्व (VII. 2. 102) 'there', बहुच 'in many places'.

इदमो हः ॥ ११ ॥ पदानि ॥ इद्मः, हः ॥ वृत्तिः ॥ इरमः सप्तम्बनाञ्चःप्रत्वयो भवति । पंतो ऽपवारः ॥ 11. The affix g comes after tax ending in the locative.

This debars बहु॥ Thus हुइ (V. 3. 3.) 'here'. किसो ऽत्॥ १२॥ पदानि ॥ किसः अत्॥ श्रीचाः॥ किनः सप्तस्यन्ताव्यास्यये भवति । ब्रह्मेऽपवादः ।

12. The affix খন (খ) comes after kim ending in the locative.

This debars चल्॥ Thus क्रिय् च क्रु + भ (VII. 2. 105) = क्रिय क्रु भोश्य के 'where will you eat'. क्रियचि । According to some चल् also comes, as क्रुच ॥ This is done by drawing the word चा 'optionally' from the next sûtra. So that this sûtra becomes an optional one.

वा ह चच्छन्द्सि ॥ १३ ॥ पदानि ॥ या, ह, च, छन्द्सि ॥ वृत्तिः ॥ किमः सप्तम्यन्ताद्वा हः प्रत्ययो भवति छन्द्रसि विषये । यथाप्राप्त च ।

13. Optionally the affix g also comes in the Chhandas, after the word kim in the locative: as well as the other affixes.

Thus कुइ (VII. 2. 104), क, कुइ. As in Rig Veda VIII. 62. 4: कुईस्प्टाः कुईसम्प्राः कुई रुप्येनेषे पेत्रपुः ॥ 'Where are ye two? Where are you (or did you) going? Where do you fall like eagles?".

इतराभ्योपि दृश्यन्ते ॥ १४ ॥ पदानि ॥ इतराभ्यः, अपि, दृश्यन्ते ॥ वृत्तिः ॥ सप्तरीपञ्चम्यपेक्षमितरत्वम् । इतराभ्यो विभक्तिभ्यस्तविलाक्यो दृश्यन्ते ।

14. The above affixes are seen coming after kim, a sarvanama and bahu, ending with other case-affixes also, besides the locative and ablative.

That is to say, the affixes तसिल, चल, इ &c come after kim &c which are not in the ablative or the locative case. By the employment of the expression 'are seen', it is hinted that this may take place not on every occasion, but only when in juxtaposition with such words as भवत 'Your Honor', विधियु: 'long-lived', आयुष्मान 'having long-life', and देवानांभिन: 'the beloved of the Gods'. Thus:

Nom. तती भवान् or तव भवान् = स भवान् ॥
Acc. तव भवन्तम् or तती भवन्तम् = सं भवन्तम् ॥
Ins. तव भवता or तती भवता = तेन भवता ॥
Dat. तती भवते or तव भवतः = तस्मे भवते ॥
Abt. तती भवतः or तव भवतः = तस्माद् भवतः ॥
Gen. तती भवतः or तव भवतः = तस्य भवतः ॥
Loc. तती भवति or तव भवतः = तस्मिन् भवति ॥

Similarly with the words दीपांपुः, भायुष्पाद् and देवानां प्रियः । 🗆 💢

सर्वेकान्यकियत्तदः काले दा ॥ १५॥ पदानि ॥ सर्वे, एक, अन्य, किस, धत्रः तदः, काले, दा ॥

बृत्तिः ॥ सप्तम्या इति वर्त्तते, न त्वितराभ्य इति । सर्वादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो स प्रस्वयो भवति। ब्रह्मेपवादः।

15. After sarva 'all', eka 'one', anya 'other', kim 'what', yad 'which', and tad 'that', when time is denoted, comes the affix  $\overline{\epsilon}$ , the words being in the locative case.

The word सप्तम्याः V. 2. 10 is understood here and not the word इतराभ्यां of the last. This debars चत् ॥ Thus सर्वेश or सश (V. 3. 6) 'at every time' or 'always', एकश 'once', अन्यश 'at another time', कश (VII. 2. 103) 'when', बश 'when', सश 'then'.

Why do we say काल 'when time is denoted'? Observe सर्वचरेश (where although the case is the 7th, the affix is not स, because the sense is) 'in every place' or 'every where'.

इदमो हिंल् ॥ १६ ॥ पदानि ॥ इदमः, हिंल् ॥

वृत्तिः ॥ सप्तम्या इत्यव । काल इति च । इत्मः सप्तम्यन्तात्काले वर्त्तमानाद् हिंत् प्रस्वया भवति। इत्यापवाद्धः

The words सप्तम्याः and काले are understood. This rhil debars ha. The स of हिंत is for accent. Thus सस्मिन् काले-एतर्ह (V. 3. 4) 'at this time'. Why 'when time is denoted'? Observe, इह 'in this place', as इह हैसे ॥ See V. 3. 4.

अधुना ॥ १७ ॥ पदानि ॥ अधुना ॥ वृत्तिः ॥ अधुनेति निपात्यते । इरमे ऽश्वभाषो धुना च प्रस्ववः । "

17. The word adhuna is anomalous, having the same sense.

As अस्मिन् काले - अधुना 'at this time': अश् is substituted for इत्य and, धुन affix is added.

दानीं च ॥ १८॥ पदानि ॥ दानीम्, च ॥ मृत्तिः ॥ इत्मः सप्तम्यन्तात्काले वर्त्तमानादानी प्रस्वयो भवति ।

18. The affix danim also comes after idam, ending in the locative, and denoting time.

Thus आस्मिन् काले - इदानीम् (V. 3. 3) 'at this time'.

तदो दा च ॥ १९ ॥ पदानि ॥ तदः, दा, च ॥ वृत्तिः ॥ तदःसप्तम्यनात्काले वर्त्तमानाद् श प्रत्ययो भवति चकारादानी च ।

19. After tad, ending in the seventh case, when time is denoted, comes the affix 37, and also danim.

The दानीय is read into the sûtra by force of the word च 'also'. Thus चस्मिन् काले-तदा or तदानीय 'at that time'. This sûtra, so far as it ordains दा after the word तद् is useless, because the word तद् already takes दा by V. 3. 15.

तयोद्दीर्दिली चञ्छन्दासि ॥ २० ॥ पदानि ॥ तयोः, दा, दिली, च, छन्दसि ॥ बुक्तिः ॥ तयोगिति प्रातिपरिकानिर्देशः । तयोगितमः तरम यथासंख्यं दार्हिलै प्रत्ययौ भवत भ्छन्दसि विषये । चकाराययामामं च ।

20. After these two (nominal stems idam and tad), come respectively the affixes da and rhil, in the Chhandas, and also the other affixes.

The affix दा comes after इदम् and दि after तर्॥ Thus इदा (V. 3. 3), तर्दि (VII. 2. 102). So also इदानीय and तदानीय ॥ As द्वा दि ब्ह्रपंस्तुतिभिदा बामस्य भक्तेयं (Rig Veda VIII. 27. 11).

अनद्यतने हिलन्यतरस्याम् ॥ २१ ॥ पदानि ॥ अनद्यतने, हिल, अन्यतरस्याम् ॥ वृत्तिः । छन्दसीति न सर्यते । सामान्येन विधानम् । किर्स्वनामबहुभ्यः सप्तम्यन्तेभ्यो ऽनद्यतने कालविश्वेषे वर्त्तमानेभ्यो हिल् प्रत्यवे भवत्यन्यतरस्याम् ।

21. The affix rhil ( $-\frac{1}{16}$ ) comes optionally, in denoting time not of the current day, after the words kim, the sarvanama, and bahu &c.' in the 7th case.

The anuvritti of छन्त्रसि is not read into this sûtra. This is a general rule. Thus कहि or कहा (VII. 2. 103), बहि or बहा सि

सद्यःपरुत्परार्थेषमःपरेद्यव्यद्यपूर्वेद्युरन्येद्युरन्यतरेद्युरितरेद्युरपरेद्युरधरेद्युरुभयेद्युरु-त्तरेद्यः ॥ २२ ॥ पदानि॥ सद्यः, परुत, परारि, पेषमः, परेद्यवि, अद्य, पूर्वेद्यः, अन्येद्यः, इतरेद्यः, अपरेद्यः, अधरेद्यः, उमयेद्यः, उत्तरेद्यः ॥

बृत्तिः । सप्तम्याः कालइति वर्त्तते । सद्यःप्रभृतयःशब्दा निपात्यन्ते प्रकृतिप्रत्यय भादेशः कालविशेषइति सर्वमेतित्रिपातनास्त्रभ्यते ।

वात्तिकम्। सुभोभयादक्तव्यः ॥

22. The following words are anomalous: sadyah, parut, parari, aishamas, paredyavi, adya, purvedyus, anyedyus, anyataredyus, itaredyus, aparedyus, adharedyus, ubhayedyus, and uttaredyus.

The words सप्तम्याः and काल are understood here. The base, the substitute, the affix, the paticular time &c, must all be deduced from these forms. Thus सद्यः is formed from समान, by substituting स for समान, and adding the affix सद्यः; in the sense of 'a day'. समानेऽहान = सद्यः 'the same day'. The पूर्व and पूर्वतर are replaced by पर, and then the affixes उत् and आरि are added, in the sense of 'a year'. Thus पूर्वासन् संवस्तर = परन् 'last year'. पूर्वतर संवस्तर = परार 'the year before last'. The द्वा replaces द्वम, and affix समज्ञण is added, in the

sense of 'year'. Thus मस्मिन् सवस्तरे = ऐषन: 'during this year'. To पर is added एचाने in the sense of 'a day': as, परिमन्नहनि = परेचाने 'the other day'. The अख replaces इतम् and the affix चास् is added in the sense of 'a day'. Thus मस्मिन-इनि = भया 'to day'. To the words पूर्व, भन्य, भन्यतर, इतर, भपर अधर, उनम् and उत्तर is added the affix एग्रुस, in the sense of 'a day': as प्रस्मिनहनि = प्रवेश्यस 'on the day before', भन्यस्मिनहनि = भन्यतेष्यः 'on the following day'. भन्यतरसमाहनि = भन्यतेष्यः 'on either of two days': इतरिमनहनि = इतरेषुः 'on another day', भपरिमनहनि = भपरेषुः 'on the following day', भपरिमनहनि = भपरेषुः 'on a previous day'. इन-योरहनोः = उभयेषुः 'on both days'.

प्रकारवचने थाल् ॥ २३ ॥ पदानि ॥ प्रकारवचने, थान् ॥

वृत्तिः । किसर्वनामबहुभ्या ऽद्द्यादिभ्य इति गत्तते । सप्तम्याः कालइति निवृत्तत्त् । सामान्यस्य विशेषो नेदकः प्रकारः । प्रकृत्यर्थविशेषणं चतत् । प्रकारवृत्तिभ्यः किसर्वनामबहुभ्यः स्वार्ये थात् प्रस्थयो भवति ।

The sûtra V. 3. 2, is to be read into this. The anuvitti of समन्याः and काले ceases. The word मकार means the differentiating quality distinguishing a species among the genus: it means 'sort', 'kind', 'mode', 'manner' &c... Thus तेन मकोरण न तथा 'so, in that manner'. Similarly वया, सर्वथा ॥ The affix जातीयर taught in V. 3. 69 has also the same force, with this difference that jatiyar applies to words which denote things possessing such a quality (मकारवाब, while that denotes mode itself. Therefore, one does not debar the other, so that we have forms like सथाजातीय:, and वयाजातीय: ॥

इदमस्यमुः ॥ २४ ॥ पदानि ॥ इदमः, थमुः ॥ वृत्तिः । इदंशब्दास्यकारवर्षने थष्ठः प्रत्ययो भवति । थालोपवादः ।

24. After idam comes the affix thamu (va) in the same sense i. e. in denoting manner.

This debars यात्; thus: भनेन प्रकारेण - इत्यम् V. 3. 4, 'in this manner. The s in यम्र protects the म from becoming इत् (See I. 3. 4.)

किमश्रा । २५ ॥ पदानि ॥ किमः, च, थसुः ॥ वृत्तिः । किश्वस्तत् प्रकारवचने यद्यः प्रत्ययो नवति ।

25. Also after kim, comes the affix thamu in the sense of manner.

Thus केन प्रकारण = क्यम् 'how?'.

था हेती चच्छन्दासि ॥ २६ ॥ पदानि ॥ था, हेती, च, छन्दासि ॥ कृतिः । किश्वव्याद्वेती वर्त्तमानात्था प्रत्ययो भवति, चकायस्यकारवचने । छन्दास विषवे । 26. The affix or comes in the sense of 'cause' also (as well as 'manner'), in the Chhandas, after the word' kim.

The word प्रकार वचने is read into the sûtra by force of च ॥ Thus कया wherefore? why? for what reason?', कथा 'how'. The former is an example of देतु 'reason or cause', the second of प्रकार 'manner'. As in the following sentences: क्या मानं न प्रकास = केन देतना मानं न प्रकास ॥ कथा देश भारत प्राविद्य ॥

Here end the affixes having the designation of Vibhakti.

दिक्राब्देभ्यः सप्तमीपञ्चमीप्रथमाभ्यो दिग्देशकालेप्वस्तातिः ॥ २७ ॥ पदानि ॥ दिक्राब्देभ्यः,सप्तमी-पञ्चमी-प्रथमाभ्यः, दिक्-देश-कालेषु, अस्तातिः ॥

वृत्तिः । दिशां शब्दाः दिक्शब्दाः तेभ्यो दिक्शब्देभ्यो दिग्देशकालेषु वर्त्तमानेभ्यः सप्तमीपञ्चमी, प्रथमान्ते -भ्यो ऽस्तातिः प्रत्ययो भवति स्वार्ये ॥

27. After words of 'direction', ending in the locative, ablative and nominative, and referring to 'direction', 'locality' or 'time', comes the affix astâti (अस्ताद), without change of sense.

The word विक दाहताः means 'words denoting directions'. Thus पुरस्तात्, has all these three significations in the following sentences, पुरस्ताद्वसित 'he lives eastward', पुरस्ताद्वाताः 'he came from east' पुरस्ताद् रमणीयम् 'It was delightful previously'. Similarly with अधस्तात् ॥

Why do we say 'after words of direction'? Observe ऐन्द्रां विशे वसाति॥ Why do we say 'ending in the locative, ablative and nominative'? Observe पूर्वम् यामं गतः॥ Why do we say when the sense is 'a direction', 'a locality' or 'a time'? Observe पूर्वस्मिन् सुरी वसाति 'he lives in the presence of the guru'.

This affix is a स्वाधिक affix, like the affixes taught previously. The words denoting direction must be primitive words of direction; and not derivative words like एन्द्री &c. which also denote direction. The rule of व्यासंख्य does not apply here.

दक्षिणोत्तराष्ट्रयामतसुच् ॥ २८ ॥ पदानि ॥ दक्षिणा-उत्तराभ्याम, अतसुच् ॥ वृत्तिः ॥ विभिणोत्तराश्यां विग्वेशकालिपु वर्त्तमानाश्यां सप्तमीपञ्चमीप्रथमान्ताश्यां स्वार्थे ऽतसुच् प्रत्ययो मवति । भस्तातरपनादः ।

28. After dakshina and uttara, (referring to a direction or a locality or a time, and ending with locative, ablative or nominative) comes the affix atasuch (अर्तेस) ॥

This debars अस्ताति ॥ The word दक्षिणा can never refer to time, so with regard to it direction and locality are only taken. Thus दक्षिणतो वसति, दक्षिणत आगतः, दक्षिणतोरमणीयम् ॥ उत्तरतोवसति, उत्तरत आगतः, उत्तरतोरमणीयम् ॥ The अ of अतेस् is for the sake of differentiating this affix from तस् in sûtras like II. 3. 30.

विभाषा परावराभ्याम् ॥ २९ ॥ पदानि ॥ विभाषा-पर-अवराभ्याम् (अतसुच्) ॥ वृत्तिः । परावरसन्त्राभ्यां विभाषा ऽतसुच्यात्ययो भवति अस्ताक्षरेषे ।

29. Optionally after para and avara, comes the affix atasuch, in the sense of astati.

Thus परतः or परस्तात् or अवरस्तात् or अवरतो वसाति, आगतः or रमणविष् !

अञ्चर्लक् ॥ ३०॥ पदानि ॥ अञ्चः, सुक् ॥

वृत्तिः । भञ्चत्यन्तेभ्यो दिक्राब्देभ्य उत्तरस्यास्तातिप्रत्ययस्य छुग् भवति ।

30. After words of direction ending in was, there is luk-elision of the affix astati.

Thus प्राव्ह or प्रत्यक्; as, प्राच्यां शिश्व वसति = प्राग् वसति, प्रागागतः, प्राप्तमणीवन ॥
The feminine affix of प्राची is also elided, when the taddhita affix is elided by सुक्॥ See I. 2. 49.

उपर्युपारिष्टात् ॥ ३१ ॥ पदानि ॥ उपरि-उपरिष्टात् ॥ वृत्तिः । उपरि उपरिष्टात् इत्येतौ ग्रब्शै निपात्यते अस्तातरर्थे । कर्षस्योपभावः रित् रिष्टातिली च प्रस्वयो निपात्येते ।

31. The word upari and uparishtat are anomalous in the sense of astati.

These words are derived irregularly from the word कर्ष, by changing it into उप, and adding the affixes रिल् and रिष्टातिल् ॥ Thus कर्ष्यायां दिश्व वसित = उपरि वसित. So also उपर्यागतः, उपरि रमणीयम् ॥ उपरिष्टाइसित, उपरिष्टाइगातः, उपरिष्ट्रहमणीयम् ॥

पश्चात् ॥ ३२ ॥ पदानि ॥ पश्चात् ॥

वृत्तिः ॥ पत्राहित्ययं शब्हो निपात्यते ऽस्तातेर्थे । अपरस्य पत्रभाव आतित्र प्रत्यवः । वार्णिकम् ॥ हिकपूर्वपहस्यापरस्य पत्रभावा वक्तब्यः, आतित्र प्रत्यवः ॥ वा॰ ॥ अर्द्धोत्तरपहस्य हिकपूर्वपहस्य पत्रभावो वक्तब्यः ॥ वा॰ ॥ विनापि पूर्वपहेन पत्रभावो वक्तब्यः ॥

32. The word paschat is anomalous, in the sense of astati.

The word is formed by changing अपर into पश्च, and adding the affix आति॥ As अपरस्यां विशि वसति = पश्चाइसति, आगतः, रमणीवम् &c.

Vart:—So also when अपर is preceded by another word denoting direction, it is changed into pascha and ati is added. As इशिष्यभात, उत्तरप्यात ॥

Vart:—So also when अर्थ follows such a compound, apara is changed into pascha; as, रक्षिणप्यार्थ:, उत्तरप्यार्थ:॥

Vart:—Apara is changed into pascha, when followed by ardha, and not preceded by any other word. As, प्रमार्थः ॥

पश्च पश्चा चच्छन्द्सि ॥ ३३ ॥ पदानि ॥ पश्च, पश्चा, च, छन्द्सि ॥ वृत्तिः ॥ पश्चपश्चाराव्यो निपार्यते छन्दसि विषये, अस्तातेरथे । चकारात्यश्चारित्यपि भवति । अपरस्य पश्चभ्भावा प्रकाराकारी च मत्यया निपार्यते ॥

14

Digitized by Google

33. The words pascha and pascha are anomalous in the Chhandas, having the force of astati.

By च, the word पश्चात् is also included. As पुरा ध्यामी जायते, पश्च, पश्चा or पश्चात् सिंहः ॥ As पृथात् पुरस्तीत्ष्र्यपुर्वन्तात् (Rig Ved X. 87. 21) पृथेद्युन्यदंभय्यार्वनम् (R. V. X. 149. 3).

उत्तराधरदक्षिणादातिः ॥ ३४ ॥ पदानि ॥ उत्तर, अधर, दक्षिणात्, आति ॥ कृतिः ॥ कत्तराधरविषणान्तेभ्य मातिः प्रस्थयो मवति मस्तातेरथे ।

34. To the words uttara, adhara and dakshina is added the affix âti, in the sense of astâti.

Thus उत्तरस्यां दिशि वसति = उत्तराह्सति ; उत्तराहागतः, उत्तराहमणीयम् ॥ Similarly भेषरातं and देशिणात् ॥

पनवन्यतरस्यामदूरे ऽपञ्चम्याः ॥ ३ ॥ पदानि ॥ एनए, अन्यतरस्याम, अदूरे, अपञ्चम्याः ॥

श्रातिः । उत्तराधारुक्षिणश्रुक्षेश्य एनप् प्रत्ययो भवत्यन्यतास्त्यामस्तातारथै । अवरे चेदवधिमानवधर्भवति ।

35. The affix enap (प्त) comes optionally, (after the words uttara, adhara and dakshina, in the sense of astati,) when the limit indicated is not remote, and when it is not a substitute of the ablative case-affix.

The affix अस्तानि and the other affixes taught above come with the force of locative, ablative and nominative. The एनए comes with the force of locative and nominative and not that of ablative. The adverbs so formed refer to objects not at a distance. Thus उत्तरेण or उत्तरान् or उत्तरतो वसनि or रमणीयम् ॥ Similarly अधरेण, अधरान्, अधसान् वसनि &c, so also विश्वेन, विश्वेणान्, विश्वेणान, विश्वेणान, विश्वेणान, विश्वेणान, विश्वेणान, विश्वेणान, विश्वेणा

The word अप्रकारा: governs all the succeeding sûtras upto V. 3. 39, exclusive. Some do not read उत्तर &c into this sûtra: according to them this is a general rule applicable to all words denoting direction. As पूर्वेण मानम्, अपूरेण मानम् (II. 3. 31). The प् in enap is for the sake of accent (III. 1. 4).

दक्षिणादाच् ॥ ३६ ॥ पदानि ॥ दक्षिणात्, आच् ॥ धात्तः ॥ अदुरद्दति न स्वर्यते । अपञ्चम्या इति वर्तते । दक्षिणग्रब्दादाच् प्रत्ययो भवति अस्तातेरर्थे ।

36. The affix ach (आँ) comes after the word dakshina, in the sense of astati, but not as a substitute of the ablative case-affix.

The word अन्दे of the last sûtra is not read into this: though the word अपञ्चायाः governs it. Thus इक्षिणा वसति or रमणीयम्, but इक्षिणत आगतः a The भू in आभ् is not for the sake of accent (VI. 1. 163) for the simple affix आ would be udatta by the general rule III. 1. 3. The भू serves the purpose of differentiating this आ from other affixes in Sûtra II. 3. 29.

आहि च दूरे ॥ ३७ ॥ पदानि ॥ आहि, च, दूरे, (आच्) ॥
वाणिः । दक्षिणसञ्चासिः प्रत्ययो भवति भस्तातेरर्थे, चकारादाच्। दूरे चेदविधमानवधर्मवि ।

37. The affix ahi (smg) comes after the word dakshina, in the sense of astati, as well as ach, when the reference is to a distant limit.

Thus दक्षिणाहि वसति or दक्षिणा वसति 'he lives far away in the south'. Similarly दक्षिणाहि रमनायम्, दक्षिणा रमणीयम् ॥

Why do we say हो 'when the adverb denotes a distant limit'? Observe दक्षिणतो वसति ॥ The word अपञ्चन्याः governs this also: as, दक्षिणत आगतः ॥

उत्तराच ॥ ३८ ॥ पदानि ॥ उत्तरात्, च, (आच्-आही) ॥ वृत्तिः । उत्तरग्रदग्रामाही प्रत्ययो नवतः, सस्तातेरथें, हुरे चेश्वधिमानवधर्मवति ।

38. The affixes आच् and आहि come after uttara in the sense of astati; when the reference is to a distant limit.

Thus उत्तरा or उसराहि वसित or रमणीयम् "He lives far away in the north: or the northward far away is pleasant". But when 'distance' is not meant we have उत्तरेण प्रयाति॥ The word अपञ्चन्याः governs this also: as उत्तराहागतः ॥

पूर्वाधरावराणामासि पुरघवश्चेषाम ॥ ३९ ॥ पदानि ॥ पूर्व-अधर-अवराणाम-आसिः, पुर-अध्-अवः च, प्राम ॥

वृत्तिः । अपञ्चम्या इति निवृत्तम् । तिसृणां विभक्तीनामिह महणम् ॥पूर्वाथरावराणामसि प्रस्वयो भवाति अ-स्तातेरर्थे । तस्त्रत्रियोगेन चैषां वयासंख्य पुर् अध् अव् इत्येते आहेशा भवान्त ।

39. After pûrva, adhara and avara comes the affix asi (अस्) in the sense of astâti; and pur, adh, and av are their respective substitutes before this affix.

The word अपञ्चन्याः does not govern this sûtra. Thus पुरो वसति, पुर आगतः, पुरो रमणीयम् ॥ Similarly अधस् and अवस् with वसति, आगतः and रमणीयम् ॥ As अधीवसति अध-आगतः, अधीरमणीयम्, अवीवसति, अवभागतः and अवीरमणीयम् ॥

अस्ताति च ॥ ४० ॥ पदानि ॥ अस्ताति, च ॥ वृत्तिः । सप्तम्यन्तमेतत् । अस्तातिप्रत्यवे परतः पूर्वादीनां यथासंख्यं पुरास्य भारेगा भवाती ।

40. The same substitution takes place when the affix astâti (अस्तात्) follows.

That is पुर् for पूर्व, अध् for अधर and अव् for अवर ॥ This sûtra indicates by implication that the affix अस्ताति V. 3. 27 is not debarred by अस् after these words. Thus पुरस्तात् or अधस्तात् or अवस्तात् वसति or आगतः or स्मणीवन् ॥

विभाषा ऽवरस्य ॥ ४१ ॥ पदानि ॥ विभाषा, अवरस्य ॥ बृत्तिः ॥ पूर्वेण निस्त्वे प्राप्ते विकल्प रुच्यते । भवरह गस्ताती परतो विभाषा भव् इत्ययमहिशो भवति ॥

41. The substitution of अव् for अवर is optional when astati follows.

This declares option when by last it was compulsory. As अवस्तात् or अवस्तात् वसति भागतः, or रमणीयम् ॥

संख्याया विधार्थे था ॥ ४२ ॥ पदानि ॥ संख्यायाः, विधार्थे, था ॥ वृत्तिः ॥ संख्यावाचिभ्यः प्रातिपिक्तिभ्यो विधार्ये वर्त्तमानेभ्यो था प्रत्ययो मवति स्वार्थे । विधा प्रकारः सर्वे क्रियाविषय एव गृह्यते । क्रियापकारे वर्त्तमानायाः संख्याया था प्रत्यवः ॥

42. The affix dha (u) comes after a nominal-stem denoting a Numeral, when it means the mode or manner of an action.

The word विधा and प्रकार have the same meaning. The adverbs so formed apply to every kind of action. Thus एकधा मुङ्के 'he eats once'. दिशा गच्छाते 'he goes twice'. Similarly विधा, चतुर्था, पञ्चथा ॥

अधिकरणविचाले च ॥ ४३ ॥ पदानि ॥ अधिकरण-विचाले, च, (धा ) ॥ वृत्तिः ॥ संख्याया इत्यव । अधिकरणं दृष्यं, तस्य विचालः संख्यान्तरापार्गम् । एकस्यानेकीकरणमनेकस्य वा एकीकरणम् । अधिकरणविचाले गम्यमाने संख्यायाः स्वार्थे धा प्रत्ययो भवति ॥

43. The affix dha comes after a numeral, when the sense is a change in the apportionment or distribution of substances.

The word संख्यायाः is understood here. The word अधिकरण means 'matter, stuff, substance'. विचालः 'change in numbers'. Thus to make one into many, or to make many into one. Thus एकं एविं प्रच्या कुद 'divide one heap into five'. भष्ट्या कुद, अनेकमेकथा कुद ॥

पकाद्यो ध्यमुञन्यतरस्याम् ॥ ४४ ॥ पदानि ॥पकात्-धः, ध्यमुञ्-अन्यतर-स्याम् ।

वृत्तिः । एकशस्त्रात्परस्य धामत्ययस्य ध्यसमाहेशो भवस्यन्यतरस्याम्।

44. After the word eka the substitute dhyamun (+/—ध्यम) comes optionally instead of dha.

Thus एकथा एशि कुद or ऐकथं कुद; एकथा मुङ्के or ऐकथं मुङ्के ॥ The repetition of भा in the sûtra shows that the substitution takes place when the sense is that of विधा, as well as when it is that of भश्किरण विचात ॥ Had भा not been repeated, the substitution would have come in the sense of अधिकरण विचात only, as immediately preceding this sûtra.

41

द्वित्रचोस्य घमुत्र् ॥ ४५ ॥ पदानि । द्वित्रयोः, च, घमुत्र् ॥ मृत्तिः । धा इत्यतुर्वतेत । द्वित्रयोः संबन्धिनो धामत्ययस्य विधार्येत्रधिकरणिवचाले च विद्वितस्य धमुमादेखी भवत्यन्यतरस्याम् । वार्तिकम् । धमुमन्तास्त्रार्ये उदर्शनम् ॥

45. The substitute dhamun (+/—धम) comes optionally, in the place of धा, after the words dvi and tri.

Here also it comes in both the বিঘাৰ্য and অধিকাৰে বিখাল senses. By খ, the word 'optionally' is drawn into the sûtra. Thus বিঘা or देशग, जिश्वा, or वेशव ॥

Vart:—The affix द (da, with the elision of the final vowel) comes without changing the sense, after words ending in dhamun. As हैप, चैप, in पिय हैथानि संभवन्ते, नित चैथानि संभवन्ते ॥

प्धास ॥ ४६ ॥ पदानि ॥ प्धात्, च ॥
वृत्तिः । द्वित्रयोः संवन्धिना धाप्रत्ययस्य एधाजादेशी भवत्यन्यतस्याम् ।

46. The substitute edhâch (ঘৰ্মা) comes optionally in the place of dhâ, after dvi and tri.

Thus देशा (VI. 4. 148) or देशम् or दिशा, वेशा, वेशम् or विशा ॥

याप्ये पाराप् ॥ ४७ ॥ पदानि ॥ याप्ये-पाराप् ॥ वृत्तिः । याप्यः कुस्सित रच्यते । याप्य वर्त्तमानाव्यातिपरिकास्त्रार्थे पाराप् प्रत्यवो भवति ।

47. The affix pasap (पास) denotes something as insignificant.

The word बाध्य means 'contempt, trifling' &c. Thus बाध्ये वैयाकरणः चेयाकरणपाद्यः 'a very bad Grammarian'. So also बाह्यिकपाद्यः ॥ Of course this will not come in denoting a person who is a good Grammarian, but bears bad character, or who is a good performer of sacrifices but immoral.

पूरणाद्भागे तीयादन् ॥ ४८ ॥ पदानि ॥ पूरणात्, भागे-तीयात्, अन् ॥ वृत्तः । पूरणपत्ययो यस्तीयस्तदन्तात्यातिपदिकाकागे वर्त्तमामस्त्रार्थे ऽन् प्रस्थयो भवति ।

48. After (a nominal stem being) an ordinal number ending in tiya, comes the affix  $x_{\overline{x}}$  ( $\angle -x_{\overline{x}}$ ), (the word retaining its denotation), when a 'part' is meant.

This sûtra is made only to teach accent, for the word to which आव is added undergoes no other change of form except in accent. Thus दितीयः (V. 2. 54) has udatta on सी (III. 1. 3) but when अन् is added, the accent falls on दि (VI. 1. 197). Thus दितीयो भागः = दितीयः 'the moiety'. Similarly हुँतीयः 'the one-third'. Why do we say when 'part' is meant? Otherwise, there is no change in accent. The affix सीय always comes in forming ordinal numbers and for no other purpose, for the सीय in words like मुखसीय is not significant as it is not an

affix. The employment of the word que in the aphorism is useless for the purposes of this sûtra. Its anuvritti, however, runs in the other sûtras, and that is the only purpose that it serves here.

प्रागेकादशभ्यो ऽच्छन्दसि ॥ ४९॥ पदानि॥ प्राक्,एकादशभ्यः,अछन्द्सि(अन्)॥
बृत्तिः । पूरणाद्मागद्द्येव । प्रागेकादशभ्यः संख्यावाचिभ्यः पूरणप्रत्ययान्तेभ्यो भागे वर्त्तमानेभ्यः स्वार्ये अर् प्रत्ययो भवति भच्छन्तिः विषये।

49. After an ordinal numeral upto eleven exclusive, comes the affix aq, the word retaining its denotation, when a 'part' is meant: but not so in the Chhandas.

This is for accent also. Thus चैतुर्यः, पैडचनः, सैंग्ननः, मैंवनः, सैंग्ननः ॥ Why do we say प्रागेकादगः 'before eleven'? Observe एकादगैंः, द्वादगैंः no change of accent (VI 1. 223). Why do we say 'not in the Chhandas'? Observe, पडचमिन्द्रियस्यापाकामत (पडचमैं has acute on the final being formed by द्वद् preceded by मद् V. 2. 48, 49).

षष्ठाष्टमाभ्यां ञ च ॥ ५० ॥ पदानि ॥ षष्ठ-अष्ठमाभ्याम्, ञ, च ॥ वृत्तिः ॥ भागहत्येव । अच्छन्सति च । षष्ठाष्टमाभ्यां भागे ऽभिधेये ऽच्छन्सतिं विषये मः प्रत्ययो भवति ।

50. The affix na (+'-a) also comes as well as and, after shastha and ashtama, when a 'part' is meant, but not in the Chhandas.

The words मागे and आछन्द्रसि are understood here. By च, the affix अब् is included. Thus चैंद्र: or चौंड़ा, भैंदम: or चौंद्रम: ॥

मानपश्वक्रयोः कन्लुको च ॥ ५१ ॥ पदानि ॥ मान-पशु-अक्रयोः, कन्-लुको, च ॥ वृत्तिः ॥ भागदृत्येद । पश्चारमाभ्यां यथासंख्यं कन्लुको च भवतो मानपश्वकृगयोर्भागयोर्गभेषययोः । पष्ठ-को भागो मानं चत्तद्ववि । भएमो भागः पश्चक्तं चत्तद्ववि । कस्य लुक् । मस्य लुक् भनो वा । चकार्य-ख्यामामं च ॥

51. After the words shashtha and ashtama there may come respectively 転文 (二本) and 变变 elision of the affix, when the meaning is a division of a measure called mana or grain, or the part of the body of a beast respectively.

The word मान means a grain weight (ब्रीहि परिनितं सुवर्ण). That is to say, कान् comes after षष्ठ when a division of मान 'measure' is expressed; and सुक् comes after षष्ट when a part of पश्च is denoted. Thus पष्ठको भागः 'a sixth of a grain measure'. अष्टमी भागः 'an-eighth part of the body of a beast'. The सुक् here takes the place of the affix म as well as भन्॥ By च, the affixes above mentioned are also employed: as पाष्टः or पष्टः, आष्टमः or भष्टमः॥ When a measure or the body of an animal is not denoted, this rule (though optional) will not apply.

पकादाकिनिश्वासहाये ॥ ५२ ॥ पदानि ॥ पकात्, आकिनिस्, स्न, असहाये ॥ वृत्ति ॥ एकग्रन्दारसहादगाचिनः स्वार्ये आकिनिस् मत्ययो भवति । चकारात्कृत्युकां च । आकिनिस् कनो वासुन्विहायते ।

52. After the word eka, comes also the affix akinich (आकिंग), (the word retaining its denotation), when the sense is 'without a companion'.

By the word च, the affix कन् and the elision सुक् also take effect: the elision being of कन् or भाकिनिच्। Thus एकाकिन् (nom. एकाकी), एककः or एकः ॥ By using भसहाव, it is indicated that the word एक here is not a numeral meaning 'one', but a noun meaning 'alone'. एकोऽन्यार्थे प्रधाने च, प्रथमे, केवले तथा ॥ साधारणे, समाने उन्पे, सख्यायां च प्रयुक्थवे ॥ So that this word will have dual एकाकिना, and the plural एकाकिनः ॥

भूतपूर्वे चरद् ॥ ५३ ॥ पदानि ॥ भूत पूर्वे, चरद् ॥
वृत्तिः ॥ पूर्वे भूत इति दिगृद्य छप्छपेति समासः । भूतपुर्वग्रक्शोतिकान्तकालवचनः । प्रकृतिविशेषणं चैतन्।
भूतपूर्वत्वविशिष्टेर्थे वर्त्तमानाध्यातिपदिकात्स्यार्थे चरद् प्रस्थयो भवति ॥

53. The affix ex (with the feminine in sit) comes, after a nominal stem, the word retaining its denotation, when the meaning is 'this had been before'.

The word मूत्र्व is a compound of पूर्व and भूत: the compounding being by सुप्सुता, and denotes something done in a past time. Thus भारतो भूतपूर्वः = आस्पादः 'once opulent'. सुकुमारचरः ॥ The इ indicates that the feminine will be in हीप्, as, आस्पादी ॥ The च is not इत् in चर्द though required by I. 3. 7. This proves that चुद्द rule is anitya. The sûtra V. 2. 18 might have been read after this, with the saving of the word भूतपूर्वः, but then खभ् would have debarred चर्द्द which is, however, not intended.

षष्ठ्रशास्त्रप्य च ॥ ५४ ॥ पदानि ॥ पष्ठशाः, स्त्रपः, च ॥ वृत्तिः ॥ पष्ठश्वन्ताव्यातिपरिकाद्रप्यः प्रत्ययो भवति चकाराचरर् च ॥

54. After a nominal-stem ending in the sixth-case, comes the affix and also at, in the sense of having belonged formerly to somebody.

The word मृतपूर्व here qualifies the sense of the affix, and not the sense of the base, as it was in the last sûtra. Thus देवदसस्य भृतपूर्वो गीः = देवदसस्य 'the cow that formerly belonged to Devadatta'. Similarly देवदसम्बदः ॥

अतिशायने तमविष्ठनी ॥ ५५ ॥ पदानि ॥ अतिशायने, तमप्, इष्ठनी ॥ वृक्तिः ॥ अतिशायनेतिश्वयनमतिशायनं, पकर्षः । निपातनादीर्षः । प्रकृत्यर्थितशपणं चैतत् । अतिशायनंविशिष्टेषः वर्तमानात्थातिपदिकास्त्रायें तमविष्ठनी प्रत्ययो भवतः ॥

55. When the sense is that of surpassing, there come the affixes तमप् (तम्) and इष्टन् ( $\angle$ —इष्ट), after a nominal stem, the word retaining its denotation.

These affixes form the superlative degree. The word अतिशायन is an irregular form of अतिशयन, and it qualifies the sense of the primitive. The स्वाधिक affixes sometimes qualify the sense of the primitive. Thus आवधानः — सर्व देने आवधाः, अवनेषानतिशयेनाव्यः 'the richest' i. e. 'these are all rich, but he surpasses them all in riches'. Similarly दर्शनीयतमः 'most handsome'. सुकुनार-स्वाः &c. Similarly पद्द—पविष्ठः, सुक्-गरिष्ठः, लघु—लिघ्डः (VI. 4. 155). When among superlatives, further excellence is indicated, then these words may take additional affixes: as श्रेष्ठ, though a superlative, forms श्रेष्ठतमः ॥ As देवो वः स्विता पार्पयत श्रेष्ठतमः करिष्ठः श्रेष्ठतमः क्रुक्जामिति ॥

तिङ्श्रा ॥ ५६ ॥ पदानि ॥ तिङः, च ॥
वृत्तिः ॥ तिङन्ताचातिशायने चोत्ये तमप् प्रत्ययो भवति ॥

56. So also after a finite verb, comes the affix tamap, when 'surpassing' is meant.

By ह्याप्मातिपरिकात् IV. I. I whose force runs throughout, the taddhita affixes are ordained only after nominal stems; they would not have come after verbs; hence this sûtra. Thus पचतितमाम, (the भाम is added by V. 4. II) = सर्व इमे पचन्तीति, भयमेपामतिशयेन पचिते, 'he cooks surprisingly'. जल्पतितमाम &c. The affix दृष्टम् never comes after a verb, as by V. 3. 58, it is restricted to adjectives.

द्विचचनविभज्योपपदे तरबीयसुनौ ॥ ५७ ॥ पदानि ॥ द्विचचन, विभज्य-उपपदे, तरप्, ईयसुनौ ॥

बृत्तिः ॥ इयोरर्थयोवचनं दिवचनम् । विभक्तम्यो विभज्यः । निपातनाद्यत् । द्वार्थे विभज्ये चोपपदे प्रातिष-दिकात्तिङन्ताचातिशायने तरबीयसुनौ प्रत्ययो भवतः । तमबिष्ठनोरपदादौ ॥

57. The affixes tarap ( कर) and fyasun ( — रियस्) come in the sense of 'surpassing', after a nominal stem or a finite-verb, when it expresses (comparision between) two things, or when that which is added to it (upapada), is to be distinguished from another.

The word दिवचन does not mean 'dual', but means an expression for two. 'विभाग्य is irregularly formed by यत्, and means 'that which is to be distinguished or differentiated'. This debars त्तमण् and इष्टन् ॥ The rule of वयासक्य (I. 3. 10) does not apply here. First to take an example of दिवचन or when comparison is between two things: thus: द्वाविमावाक्यो, अयमनयोरतिश्येन = आक्यतरः 'both are rich, but he is richer amongst the two'. Similarly झुकुनारतरः, पचिततरान्,

जल्पितराम् (V. 4. 11): or with इबसुष्: as, हाविमी पट्ट, अयमनयोगतिश्रवेन पट्ट: - पटीबाब् 'more skillful of the two', संबीबात् ॥ Secondly to take an example of विभव्ये चीप- पेर्ड . e. when a word in construction is to be differentiated: thus माशुरा: पाटतिश्रव- केन्य आकातराः 'The men of Mathura are richer than those of Pataliputra.'. Here there are more than two things, but as the words are expressed in the sentence, the comparative degree in plural number is used. Similarly र्श्वनीब- 'सराः, पटीयांसः, संधीयांसः ॥ Of course all these words must be plural, as they refer to more than two persons.

अजादी गुणवचनादेव ॥ ५८ ॥ पदानि ॥ अजादीं, गुणवचनात, एव, (इष्टक्,

वृत्तिः ॥ इष्टप्रीयसुनावजारी सामान्येन विहितौ तयोरयं विषयनियमःऋखेत । ग्रुणवचनादेव भवतस्तौ णा-

58. The two affixes beginning with a vowel (i. e. ध्यस् and एष्ट) are added only after words denoting attributes.

The affixes इष्ठन् and ईबसुन् are restricted in their scope by this sutra i. e. they come only after adjectives or adverbs, in expressing comparative and superlative degrees. Thus तथीयान्, सचिष्टः, परीयान्, परिष्टः; but not after words like पाचक &c. There we have पाचकतरः, पाचकतमः ॥ The word एव 'only' restricts the scope of the affixes, and not of the primitives. Thus पहुत्रः, पहुत्रमः are also valid forms.

तुरछन्दासि ॥ ५९ ॥ पदानि ॥ तुः, छन्दसि, ( इष्टन्, ईयसुनी ) ॥ धृत्तः ॥ तुरिति वृन्तृचीः सामान्यन महजम् । चन्ताच्छन्रसि विषये मजारी मख्ययी मवसः ॥

59. These affixes ishtan and iyasun come in the Chhandas after a nominal stem ending in a

The तुः is ablative of हु which includes both हृन् and हृन् ॥ This extends the application of these affixes to words other than attributes. Thus अतिशयन कार्त = कार्छः (कर्तृ + इष्टन् = कर् + इष्ट by VI. 4. 154, ह् is elided). As आसुर्ति कारिष्ठः, रोहीयसी धेतुः ॥ By Vartika under VI. 3. 35, रोहिनी is changed into masculine होहिन and then हेन्य is added, when हू is elided by VI. 4. 154.

प्रदास्यस्य थ्रः ॥ ६० ॥ पदानि ॥ प्रदास्यस्य, श्रः ॥ वृत्तिः ॥ प्रचल्यकाद्यस्य श्र इत्ययमादेचो भवति भजाचोः पत्यययोः परतः ॥

60. For प्रशस्त्र is substituted अ, when these affixes ishtam and iyasun follow.

Though प्रशस्य is not an attribute, it takes these affixes by the application of this rule. The anuvitti of अजादी runs here, but the word must be changed into locative for the purposes of this aphorism, and which will read thus प्रशस्यस्य श्रीऽजायोः ॥ Thus सर्व इमे भग्नस्या अयमेपामितग्रयेन प्रशस्यः = श्रेष्ठाः, उमादिनी प्रशस्यो, अयमनयोगितग्रयेन प्रशस्यः = श्रेषान् ॥ Rule VI. 4. 163 prevents the elision of the

Digitized by Google

भ of भ, which otherwise would heve been elided by VI. 4. 148 and 155), These words are equal to प्रशस्यतरः and प्रशस्यतमः ॥

ज्य च ॥ ६१॥ पदानि ॥ ज्य. च ॥ वृत्तिः ॥ प्रशस्यग्रहस्य ज्य इत्ययमादेशी भवति सञ्जाबीः प्रत्यययोः प्रतः ॥

For prasasya, sq is also substituted before these two affixes.

As इयेष्ट:, इयायान् (आ is substituted for the ई of ईयस by VI. 4. 160). ष्टुबस्य च ॥ ६२ ॥ पदानि ॥ वृद्धस्य, घ (ज्य) ॥ वृत्तिः ॥ वृद्धशब्दस्य च ज्य दृश्ययमादेशो भवत्यजायोः प्रत्ययथोः प्रतः ।

62. ज्य is also substituted for युद्ध, when ishtan and iyas follow.

Thus इबेष्ठः 'the oldest', इयायान् 'the older'. By VI. 4. 157, वर्षि is also substituted for बृद्ध ; and we have वर्षीष्ठः and वर्षीयान् also. The word बृद्ध though not a gunavachana, takes these affixes by the implication of this sûtra.

अन्तिकवादयोनेंदसाधौ ॥ ६३ ॥ पदानि ॥ अन्तिक, बादयो, नेद, साधौ ॥ वृत्तिः ॥ भन्तिकवाढयोर्वयासंख्यं नेदं साथ इन्येतावादेशी भवती ऽजाद्योः परतः ॥

For आन्तक is substituted नेद, and for बाद is साब, when these affixes follow.

Thus नेविष्टम् . नेदीयः, साधिष्टः and साधीयान् ॥ सर्वाणीमान्यान्तिकानि इदमेषामतिक्ययेन, मेरिष्ठम् । उभे इमे भन्तिके इरमनयोरितश्चिम नेरीयः । इरमस्मान्नेरीयः । सर्वहमे बाढमधीयते। भयमस्मास्सा-थीवाधीते ॥

युवाल्पयोः कनन्यतरस्याम् ॥ ६४ ॥ पदानि ॥ युव, अल्पयोः, कन्, अन्यतरस्याम्॥ वृत्तिः ॥ युवाल्पश्रव्योः किनत्ययमारेशो भवत्यन्यस्यामञायौः परतः ॥

Before these affixes, कन् is optionally substituted for युवन and अल्प ॥

Thus कानिष्ठः, कानीयान् or यविष्ठः, यवीयान् ; similarly भल्पिष्ठ, भल्पीयान्, or कानिष्ठः, कनीयान् ॥ सर्वद्दमे युवानः, भयमेषामतिश्चयेन, कनिष्ठः । द्वाविमी युवाना भयमनयोरतिश्चयन, कनीयान् । यविष्टः । यवीयान् । सर्वद्दमेऽल्पाः । अयमेषामतिश्चयेन, कनिष्ठः । उभाविमायल्पावयमनयोरितश्चेयन कनीयान्। **अयमस्मास्त्रनीयान् । अन्त्यिष्ठः अस्पीयानिति वा ॥** 

विन्मतार्छक् ॥ ६५ ॥ पदानि ॥ विन, मतोः, खक् ॥ वृत्तिः ॥ विनो मतुपश्र लुग् भवति सजाद्योः प्रत्यययोः परतः ॥

The affixes विन and मन are luk-elided, when ishtan and iyasun follow.

Thus सान्तित्—स्तिष्ठः, सजीयान् ; स्वन्तन्—स्वचिष्ठः, स्वचीयान् ॥ सर्वहने सन्विणः, अव-मेषामतिश्येन,स्रजिष्ठः । उभाविमा स्नियणा, भयमनयोरतिश्येन, स्रजीवान् । भयमस्मात् स्रजीयान् । सर्वहेन स्वग्वन्तः अयमेषामातिशयेन, त्वचिष्ठः । उमाविमौ स्वग्वन्तौ, अयमनयोरतिशयेन, स्वचीयाम् अयमस्मास्न-चीयान् ॥ This sûtra is a jñapaka or indicator that words ending in विन् and मन or वृत form their comparative and superlative degrees by adding ईयस and इष्टन् ॥

[ BK. V. CH. III. § 65

प्रशंसायां रूपप् ॥ ६६ ॥ पदानि ॥ पशंसायाम्, रूपप् ॥ वृत्तिः ॥ प्रशंसा स्तुतिः । प्रकृत्वर्यस्य विशेषणं चैतत् । प्रशंसाविधिष्टे ऽर्थेवर्त्तनानात् प्रातिपहिकात् स्वार्ये रूपप् प्रत्यवो भवति ॥

66. The affix  $\sqrt{\sqrt{2}}$  comes without change of connotation after a stem (nominal or verbal) denoting praise.

The word प्रशंसा means 'praise', and it qualifies the sense of the primitive; i. e. when the sense of the primitive is that of 'praise', then इत्पृ is added. As a general rule the स्वाधिक affixes, which do not change the denotation of the word, serve the purpose of prominently bringing forward one particular meaning out of the several meanings possessed by a primitive. Thus प्रश्तो वैयाकरणः वैयाकरणक्यः 'a celebrated Grammarian'. So also याजिकक्षः ॥ The praise may be implied by the sense of the primitive, without being absolute praise: thus चोरकाः 'a celebrated thief', व्यक्षः 'a celebrated robber'; a person very expert in his evil courses even; these word being applied to a thief who is so dexterous that he can steal 'the collyrium from the eye-lashes', or 'a horse from under the rider', without the latter being aware of it.

The affix comes after a verbal word ending in तिङ्, for the word तिङ्ख V. 3. 56 is understood here also. Thus प्यतिक्षय, प्यतोक्षय 'or प्यन्तिक्षय 'who is celebrated, who two are celebrated or who all are celebrated in cooking'. These words प्यतिक्ष्य &c cannot take dual or plural; because the action denoted by the verb is only one, not many. These words are always in the neuter gender, by the general usage of the people.

ईवदसमाप्ती कल्पन्देश्यदेशीयरः ॥ ६७ ॥ पदानि ॥ ईवत्, असमाप्ती, कल्पण्, देश्य, देशीयरः ॥

वृत्तिः ॥ संपूर्णता, पदार्थानां समाप्तिः । स्तोकेनासंपूर्णता, ईपदसमाप्तिः । प्रकृत्वर्थविशेषणं चैतत्। ईपदस∽ माप्तिविश्विष्टे ऽथे वर्त्तमानात् प्रातिपदिकात् ऋल्पब् देश्य देशीयर् इत्येते प्रत्वया भवन्ति ॥

67. The affixes कल्पप् (कल्प), देश्य, and देशीयर् (देशीय) come after a nominal or verbal stem which connotes a slight incompleteness.

The word समाप्ति means 'fullness of objects'. A little non-fullness is called देषवसमाप्ति ॥ Thus पदुकल्पः, पदुवेदयः or पद्धेग्रीयः 'clever but slightly incomplete' i. e. 'toberably clever'. मृदुकल्पः, मृदुवेश्यः, मृदुवेग्रीयः ॥ So also after verbs, as पचितकल्पम्, अल्पितकल्पम् ॥ &c.

विभाषा सुपो बहुच् पुरस्तासु ॥ ६८॥ पदानि ॥ विभाषा, सुपः, बहुच्, पुर-स्तात्, तु ॥

वृत्तिः ॥ ईषदसमाप्तिविधिष्टे ऽर्थे वर्त्तमानात् सुबन्ताहिभाषा बहुच् प्रत्ययो भवति, स च पुरस्तादेव भवति, त्र परतः ॥

Digitized by Google

कतो वेदिसच्यः ॥

68. Optionally to a declined noun may be added the affix aga (ag), but it stands before: when the sense is slight incompleteness.

This is the only exception to the general rule that an affix is added after a word. The affix बहुच् however is added before the word. The च् of बहुच् indicates that the udatta will fall on the final vowel of the word. See VI. I. 163. Thus बहुच्हुँ: 'a tolerably skillful person'. बहुच्हुँ: 'बहुगुडौं स्वक्षाः ॥ By the word 'optionally' it is indicated that the affixes कल्प &c also come. By using the word चुप: 'to a noun ending in a case-affix i. e. a declined noun', it is indicated that the affix is not added to finite verbs (सिहन्त) ॥

प्रकारवचने जातीयर् ॥ ६९ ॥ प्रकारवचने, जातीयर् ॥
वृत्तिः ॥ सामान्यस्य भेरको विद्येषः प्रकारः, तस्य वचने प्रकृत्यर्थविद्येषणं चैतत् । सुबन्तास्यकारविधिष्टे
दर्ये वर्तमानात् प्रातिपरिकात् स्वायंजातीयर् प्रत्ययो भवति ॥

69. The affix जातोय comes after a case-inflected word which expresses 'a speciality'.

That which distinguishes one thing from another is called प्रकार or 'speciality'. When a word expresses speciality, it is called अध्याप्त स्वनः ॥ This word qualifies the sense of the primitive. The affix जातीयर् and the affix याद V. 3. 23 both denote प्रकार, but while जातीयर् denotes प्रकारवान्, the other denotes प्रकारमान् i. e. merely प्रकार ॥

Thus पदुञातीय: 'he may be reckoned among the clever persons'. So also मुद्रजातीय:, इर्शनीयजाताय: ॥

The above Sûtra may, therefore, be translated in these words also, "the affix sinis has the sense of "belonging to the class of", "being of the nature of".

प्रागिवारकः ॥ ७० ॥ पदानि ॥ प्राक्, इवात्, कः ॥ वृत्तिः ॥ इव प्रतिकृताविति वस्यति । प्रागितस्मादिवसंस्थनस्यानित कर्षममुक्रमिष्यामः कप्रस्थयस्तिष्यापि

70. The affix ka (%) governs all the sûtras, as far as ive pratikritau (V. 3. 96).

Properly speaking क extends only upto V. 3. 86. Thus in the sûtra अञ्चाते V. 3. 73, the word क must be supplied to complete the sense. As अधकः, शरंभकः ॥ This affix क does not come after finite verbs (तिङ्क्,), but the affix अञ्चल (V. 3. 71) comes after such verbs. In other words, the phrase तिङ्क V. 3. 56, should be connected, by way of anuvritti, with the next sûtra, and not with this.

भव्ययसर्वनाम्नामकच्याक्देः॥ ७१ ॥ पदानि॥ भव्यय, सर्वनाम्नाम, अकच्, प्राकु, देः॥

वृत्तिः ॥ तिरूत्रेत्वेतः । अष्ययानां सर्वनामां च प्राणिवीयेष्वर्येष्ट्रकष्णस्ययो भवति, सच प्राक् टैः, न परतः । इत्यापनादः ॥ वार्त्तिकम् ॥ भक्तच्यकरणे तुरणीमः काम् प्रत्वयो वक्तम्बः ॥ वा० ॥ श्रीते को मलोपण वक्तम्बः ॥

71. The affix akach (মন্ত্ৰ) is added to an Indeclinable and to a Pronominal, before the last vowel of those words; in the sense of Pragiviya affixes.

The shows that the acute accent falls on the final (VI. 1. 163), though the affix is inserted in the middle of the word. The phrase तिहम V. 3. 56 is understood here also. This सक्ष debars का Thus रहे:+ अक् - उच्चू + अक् + ऐः = उच्चुकैः; similarly निचुकैः, शनकैः from नीचैः and शनैः ॥ So also after Pronominals, as सर्वके, विश्वके, and दभयके from सर्वे, विश्वे and दभवे ॥ these last examples, it will be seen that the affix is added to great words i. e. to declined nouns, and not to प्रातिपदिक or crude-noun: as was required by IV. I. I. Sometimes, however, the affix is added after a Pratipadika also. The usage will determine when the affix should be added to a Nominal stem (Pratipadika) and when to a Subanta word. Thus in युज्यकाभिः, अस्मकाभिः, युज्यकास्त अस्मकास, युवकयोः, भावकयोः. the affix is added to pratipadika viz to युष्पद्, अस्मद्र, giving प्रध्मकर, अस्मकर which are then declined as Pronominals. But in the examples श्वयका, नयका स्वयक्ति, नयकि, the affix भक्त is added to the खिबा, नया (the Instrumental case of युष्पद् and भृहम्द्), and स्त्र्यि and मृथि the Locative singular of the same. From the above examples, this rule may be deduced; the affix wais added to the Pratipadika, when case-affixes beginning with wir, or w follows: . and the affix is added to the declined pronoun, in the remaining cases.

Vart:—The affix काम is added to the Indeclinable तृष्णीय । The म is indicatory, therefore, का comes before the final vowel (I. I. 47). As सृष्णीय + का = तृष्णिकाम, as तृष्णीकामास्त, तृष्णीकां तिष्ठति 'he remained silent'. When, however, the meaning is that 'whose habit is so', then the affix क is added, and the म of तृष्णीय is elided. As तृष्णीक: 'a taciturn'.

The phrase तिक्रथ (V. 3. 56) being understood here, the affix अक् comes after finite verbs also. As प्रचति—प्रचतिक अल्पाति अल्पाति अल्पाति ।

कस्य च दः ॥ ७२ ॥ पदानि ॥ कस्य, च, दः, (अक्) ॥
वृत्तिः ॥ ककारान्तस्य प्रातिपश्कित्याकर्ण्याभयोगेन रकारारेणो भवति । पकारः समियोगार्थः ॥

72. The letter  $\overline{\epsilon}$  is the substitute of the final  $\overline{\epsilon}$  of an Indeclinable, when the affix akach is added.

The word भव्यव is to be read into this sûtra and not सर्वनाम, because no Pronominal ends in क्॥ Thus धिकत्, हिस्कृत् and पृथकत् from धिक, हिस्कृ and पृथक्॥ Thus हिस्कृ+भक् = हिर्+भक् + दक् = हिर्कुत्, now comes the present rule and the final क्ष is changed into हू, as हिस्कृत् or है।

अञ्चाते ॥ ७३ ॥ पदानि ॥ अञ्चाते ॥ वृत्तिः ॥ अज्ञातिविद्येषो ऽज्ञातः । अज्ञातस्योपाधिकेऽर्थे वर्त्तमानाव्यातिपविकात्तिङ्ग्ताच स्वार्थे ययाविहितं प्रत्ययो भवति ॥ 73. The affix & (V. 3. 70) and wax (V. 3. 71) come after a word, noun or verb, when something or somebody not known, is spoken of.

This अज्ञास or want of knowledge refers not to the object itself, but to its relation with some other object. As अभकः 'whose horse?' गर्भकः 'the ass' (of whom is this)? बष्ट्रकः &c. Similarly in उचके 'high' (is it so?) नीचकेः 'Is it low'? सर्वके 'was this agreed to by all'? So also विभक्ते । Similarly पचतिक "He cooks, is it?" अल्पतिक, 'He speaks, does he?'

कुत्सिते ॥ ७४ ॥ पदानि ॥ कुत्सिते ॥

वृत्तिः ॥ कुत्सितो गर्हितो निन्दितः । प्रकृत्यर्यविश्वेषणं चैतत् । कुत्सितत्वोपाधिके ऽर्थे वर्त्तमानाव्यातिपदि-कात्खार्थे यथाविहितं प्रथ्ययो भवति ॥

74. The above affixes come when the thing is spoken of as contemptible.

Thus अश्वकः 'a sorry horse'. उष्ट्रकः, गर्रभकः, उचकैः, नीचकैः सर्वके, विश्वक ॥ पचतिक 'he cooks comtemptibly'. जल्पतिक 'he speaks insignificantly'.

संज्ञायां कन् ॥ ७५ ॥ संज्ञायाम्, कन् ॥

वृत्तिः ॥ कुत्सितदृत्येव । कुत्सितस्वापाधिके ऽर्थे धर्तनानान् प्रातिपदिकात् कन् प्रत्यया भवति। कस्यापवादः।

75. The affix kan  $(4-\pi)$  comes in the above sense of contemptible, when the whole word is a Name.

The word कुत्सिते of the last sûtra is understood here also. This कन् debars क ॥ शहकः, धारकः, चूर्णकः ॥

अनुकम्पायाम् ॥ ७६ ॥ पदानि ॥ अनुकम्पायाम् ॥ वृत्तिः । कारुण्येनाभ्युपपात्तः परस्यानुकम्पा । तस्यां गम्यमानायां सुबन्तात्तिङन्ताच वयाविहितं प्रत्ययो भवति ।

76. The above affixes come when compassion is denoted.

The word धनुकम्पा means 'compassion, pity, endearment'. Thus पुषकः 'the little child', 'poor child'. वस्यकः, दुर्यलकः, दुर्भलकः, विश्वसितक 'fie! he trusts'. स्वितिक 'alas! he sleeps'. The two latter are examples of finite verbs taking this affix.

नीतौ च तद्युकात् ॥ ७७ ॥ पदानि ॥ नीतौ, च, तद्युकात् ॥
वृत्तिः ॥ सामज्ञानाहिस्यायो नीतिः । नीतौ च गम्यमानायां तद्यकाहदुकम्पायुक्ताद्ययाविहितं प्रत्ययो भवति।

77. Also as an expression of courteousness, the above mentioned affix is added to that by which compassion is shown.

The word नीति means 'policy' or 'expedient', such as 'conciliation', 'dissension' and 'punishment'. त्युक्तत् means 'joined with that, i. e. with gift

compassion. In other words, the things signified by the bases, are connected as means of relief with the persons or things that have been objects of compassion. Thus, इन्त ते धानकाः 'alas! here are barley for you'. इन्त ते सिनकाः 'alas! here are sesamun for you'. एइकि, मद्भिक 'O dear! come and eat'. (These words are supposed to be addressed to a person who is starving, by one who wants to relieve him. Iyengar). Being moved with compassion, he entreats courteously the object of sympathy, with gifts to relieve his want. In the last Sûtra, the affix was added, in the sense of compassion, to the name of the person or action that evoked pity. In the present sûtra, the affix is added to the object or action by which pity is shown. The word एएकि is from एकि the Imperative second person Singular of  $\xi$  to go' with the upasarga  $\xi$  to

यहचो मनुष्यमास्रप्रज्वा ॥ ७८ ॥ पदानि ॥ यहचः, मनुष्यमासः, ठच्, घा ॥ वृत्तिः ॥ अनुप्रमायां मीतौ च तयुक्तादिति वर्तते । बहुचः प्रातिपदिकाम्मनुष्यनामधेवादा बच्चत्रवी भवति अनुकम्पायां गम्यमामायां मीतौ च ।

78. The affix thach (रूक) is optionally added to a word of more than two syllables, being the name of a human being, as an expression of compassion, or of courtesy joined with compassion.

In the alternative we have कृत् also. As अनुक्रिमितो देवदत्तः — देविकः (देवदन्तः + इक = देव + इक V. 3. 83). When कृत् is added there is no shortening of the base, as देवदत्तकः ॥ Similarly यज्ञिकः or यज्ञदत्तकः ॥

Why do we say वहूचः 'after a polysyllable?' Observe इत्तकः, ग्राप्तकः ॥ Why do we say 'being a Man-name'? Observe महवाहुकः, भहवाहुकः which are epithets and not Proper Nouns (मही बाह् बस्य); or these are names of quadrupeds.

घनिलची च ॥ ७९ ॥ पदानि ॥ घन्, इलची, घ ॥ मृत्तिः ॥ भनुक्रमायामित्यादि सर्वमनुवर्त्तते । पूर्वेण द्रष्यि विकल्पेन प्राप्ते वचमम् । बहुषो मनुष्यनाम्रो घन् इलच् इत्येती प्रत्यो भवसः ।

79. Also the affixes ghan (∠-इय) and ilach (इअ) come after a word of more than two syllables, being the name of a human being, when compassion or courtesy joined with compassion is expressed.

The force of च is that the other affix क्षत् also comes, as well as उच् ॥
Thus from देवदत्त we have: देवियः, देविकः, देविकः, देवदत्तकः ॥ So from यहादतः – यहियः, यहिकः यहिकः, यहादकः ॥ V. 3. 83.

प्राचामुपादेरउज्दुची च ॥ ८० ॥ पदानि ॥ प्राचाम्, उपादेः, अउन्, बुची च॥ यात्तिः । पूर्ववत् सर्वमतुवर्त्तते । उपशब्द आर्थिस्यतस्मादुपादेः प्रातिपिदकाद् बह्वचो मनुष्यनाम्रोऽउच् सुच् मत्यया भवतः । पकाराद् पनिलचो प्रत्यया भवतः । उच वा ।

by Google

80. According to the opinion of Eastern Grammarians, the affixes adach (अर्ड) and vuch (अर्ड) also come after a human-name beginning with the word इत।

The श shows that the former affixes also come. The sense of the affixes are the same as above viz compassion or courtesy. Thus from the word द्वेन्द्रदत्त, we have, I. द्वेन्द्रदत्तकः(kan), 2. दिवकः (thach), 3, दिवकः (ilach), 4. दिवकः (ghan), 5. देवकः (vuch), 6. देवकः (adach). The shortened forms are by V. 3. 83. In diminutives, the forms are generally shortened. The word भाषां is used as a sign of respect (pujārtha), for the word श was understood in the aphorism by anuvitti from V. 3. 78.

जातिनासः कन् ॥ ८१ ॥ पदानि । जातिनासः,कन् । वृत्तिः । बह्नच इति नातुवर्त्तते । सामान्येन विधानं, जातिग्रम्शे यो मतुष्यनामधेयी व्याप्र सिंह इत्येवनाहिः, क्षसारतुकम्पायां नीता च कन्यत्ययो भवति ।

81. The affix kan ( 4-45) is added to a Name of a human being, which expresses a special idea: when compassion or courtesy is meant.

The जातिनामन् are words like ध्याज &c which are well-known names of particular species of animals &c, but which are come to be applied to men by way of metaphor. The anuvritti of बहुन्य: does not extend to it. This is a general rule. Thus ध्याप्रकः, सिएकः, धरमकः ॥ The word वा being understood in the sûtra, the previous affixes also come, as ध्याप्रिकः, सिहितः ॥ The word नामन् is used along with जाति, to prevent the affix being added to the word-form जाति (I. 1. 68).

अजिनान्तस्योत्तरपद्लोपश्च ॥ ८२ ॥ पदानि ॥ अजिनान्तस्य, उत्तरपद्लोपः,च । वृत्तिः । कनित्यतुवर्त्तते, मतुष्यनाम् इति च । अजिनग्रद्यान्ताव्यातिदिकान्मतुष्यनामो ऽतुकम्पायां कन्य-त्ययो भवति तस्य चात्तरपद्लोपः ।

82. The affix kan (4-क) comes in the sense of compassion, after a man-name ending in अजिन, and this second member is elided before the affix.

The words कत and नतुष्यताच्ना are understood in this sutra. Thus ध्यान्यका from ध्याप्राधिनः, and सिहकः from सिहाजिनः ॥ Vyaghrajina and Sinhajina are names of men.

ठाजादावृध्वं द्वितीयादचः ॥ ८३ ॥ पदानि ॥ ठ, अजादी, ऊर्ध्वम, द्वितीयात्, अचः॥
वृत्तिः ॥ लोप इत्यतुवर्तते । असिन्यकाणे वद्या ऽजादिश्व प्रत्ययस्तिसम्परतः प्रकृतेर्दितीयादच कर्षे वच्छकाक्ष्यं तस्य लोपो भवति । कर्ष्येपहणं सर्वलोपार्थम् ॥

वात्तिकम् ॥ चतुर्यास्य कर्षस्य लोपा वक्तव्यः ॥ वा० । अनजारी विभाषा लोपा वक्तव्यः ॥

वा । लोपः पूर्वपरस्य च हाआरायनजारी च वन्त्रव्यः ॥

वा॰ । विना ऽपि प्रस्ययेन पूर्वोत्तरपदयार्विभाषा सोपा वन्त्रय्यः ॥ वा॰ । उवर्णीक्र इतस्य घ ॥

### Karika चतुर्यादनजारी च लोपः पूर्णपदस्य च । धप्रत्येव तथैवेष्ट उवर्णाझ इलस्य च ॥ वार्षिकम् । एकाशरपूर्वपदानामुचरपदलोपो वक्तस्यः ॥

83. When the (V. 3. 78) or one of the affixes beginning with a vowel (V. 3. 79, 80) taught above, follows, there is elision of all that portion which comes after the second vowel of the name of a human being.

The word लोग is understood here from the last sûtra. The word कर्मम indicates that the whole of that portion of the term which follows the second vowel should be elided, otherwise, only the first letter of the third syllable would have been elided by I. I. 54. The illustrations have been given above. Thus देवदस + इक:; here all the letters after the भ of देव should be elided: as देविक:, so also देविक: हैविक: #

The affix  $\mathbf{v}$  is replaced by  $\mathbf{v}$  or  $\mathbf{v}$  (VII. 3. 50 and 51) hence its special mention in this sûtra. For had it not been used, the sûtra would have run thus. 'When an affix beginning with a vowel follows &c'. This rule would have applied to  $\mathbf{v}$  substitute of  $\mathbf{v}$ , but not to  $\mathbf{v}$  substitute of  $\mathbf{v}$  which comes after words ending in  $\mathbf{v}$ ,  $\mathbf{v}$ ,  $\mathbf{v}$ ,  $\mathbf{v}$ , and  $\mathbf{v}$  is intended that  $\mathbf{v}$  (and not  $\mathbf{v}$ ) substitute of  $\mathbf{v}$  should be added to words whose second syllables end in  $\mathbf{v}$  ( $\mathbf{v}$  or  $\mathbf{v}$ ) vowels. If it be said that  $\mathbf{v}$  substitute of  $\mathbf{v}$  would be sufficient for words like  $\mathbf{v}$  and  $\mathbf{v}$  when such syllables are elided,  $\mathbf{v}$  would be the proper substitute to add to  $\mathbf{v}$  and not  $\mathbf{v}$ , which we can do by the rule of sthanivat; we say, it is not so. For if it were the case, we should add the  $\mathbf{v}$  substitute and not  $\mathbf{v}$  in the following:  $\mathbf{v}$  with  $\mathbf{v}$  is  $\mathbf{v}$  because, after elsion,  $\mathbf{v}$  and  $\mathbf{v}$  with  $\mathbf{v}$  is  $\mathbf{v}$  but we know that  $\mathbf{v}$  is not added but  $\mathbf{v}$ , and we have  $\mathbf{v}$  and  $\mathbf{v}$  hence the emplyment if  $\mathbf{v}$  in the sûtra is proper as  $\mathbf{v}$  and  $\mathbf{v}$ ,  $\mathbf{v$ 

Vart:—It should be stated that the portion after the fourth vowel is elided in certain cases. As अनुकान्यतो दृहस्पतिकः—वृहस्पतिकः, वृहस्पतिकः ॥

Vart:—When an affix not beginning with a vowel follows, the elision is optional. Thus देवदत्त + कन् = देवदत्तकः or देवकः, यज्ञदत्तकः or यज्ञकः ॥

Vart:—There is elision of the first term, when these affixes हच् &c denoting compassion, whether beginning with vowel or not, follow. Thus इतिकः, इत

Vart:—The dimunitive of compassion or endearment may be formed without adding any affix, by simply dropping either the first or the second term of the name. Thus इस: or देव from देवद्याः, सत्यमामा—भागा or सत्या ॥

Vart:—The affix इल is replaced by स after a word ending in द as, भातुल: from मानुक्सः, बद्धलः—बद्धक्सः ॥ So also after a word ending in स्ट as सावतृतः ॥

Vart:—When the second vowel is भो, भी, ए or ऐ, then this is also elided. As लहिका from लहोड़ा, काहिका from कहोड़ा ।

Vart:—When the first member consists of a single syllable, there is elision of the second member: as वाचिकः from वानीशाः (the ग् changed back to म् because the stem is now भ and not प्र, and rule VIII. 2. 39 does not apply.) So also; सुचिकः, लाचिकः ॥ The form पाउकः (and not प्रकः from प्र) is an exception. It is dimunitive of प्रक्रानिक्षः ॥

देशवलसुपरिविद्यालवरुणार्यमादीनां तृतीयात् ॥ ८४ ॥ पदानि ॥ देशवल, सुपरि, विद्याल, धर्यमादीनाम, तृतीयात् ॥

्वृत्ति ॥ श्वेत्रलारीनां मतुष्यनाञ्चां ठाजारी प्रत्यये परतः वृतीयादच कर्ष्यस्य लोपो भवति । पूर्वस्यायमपबादः । बार्त्तिकम् । श्वेत्रलादीनां वृत्तीयादचो लोपः स चाकृतसन्धीनामिति वक्तव्यम् ॥

84. There is elision of that portion of the word, which follows the third vowel, in the case of a man-name beginning with Sevala, Supari, Visala, Varuna, and Aryaman, when the above affixes tha or those having initial vowel follow.

This debars the previous sûtra. Thus अनुकम्पितः श्वेवलहत्तः = श्वेवलिकः, श्वेव-लियः, श्वेवलिलः; द्युपरिकः, द्युपरियः, द्युपरिलः from द्युपरिहत्तः; so also विश्वालिकः, विश्वालिकः, विश्वालिलः; वरुणिकः, वरुणियः, वरुनिलः; अर्थमिकः, अर्थमियः, and अर्थमिलः ॥

Vart:—The third vowel must be the original third vowel, and not that which results from Sandhi. Thus in श्वेवलेन्द्रवृत्तः and श्वपार्याशीर्वृतः; though the apparent third vowels are ए and आ, but they being the result of compounding between श्वेवल + इन्द्र and श्वपारि + आशीस्; the original vowels are taken. Thus श्वेवलिकः from श्वेवलेन्द्रवृत्तः, and श्वपरिकः from श्वपार्याशीर्वनः; and not श्वेवलेबकः and श्वपरिकः !!

अल्पे ॥ ८५ ॥ पदानि ॥ अल्पे ॥ 'बृत्तिः । परिमाणापचये अल्पशब्दः, प्रकृतिविशेषणं चैतत् । अल्पत्वविशिष्टेऽर्थे वर्त्तमानाव्यातिपरिकाचया-विहितं प्रस्ययो भवति ॥

85. The above-mentioned affixes **\varphi** (V. 3. 70) and the rest come in expressing the small quantity or small number of anything.

Thus मल्प तैलं = तैलकं 'a little oil'. सर्वकम, पृतकम, विश्वकम, उचकैः, नीचकैः 'a somewhat high, a somewhat low &c'. पचतिक 'he cooks a little'. जल्पतिक 'he speaks somewhat'.

हर् वे ॥ ८६ ॥ पदानि ॥ हरे ॥ वारीः । इस्तराविधिटे थें वर्समानाब प्रातिपरिकाद वथाविहितं प्रत्यवो भवति । 86. The above mentoned-affixes (V. 3.70) come in expressing shortness of length or diminutive.

The इस्त here is opposed to दीर्घ or 'long'. Thus इस्तोतृसः - तृसकः '& small tree'. प्रसंकः, स्तम्भकः ॥

्रसंज्ञायां कन् ॥ ८७ ॥ पदानि ॥ संज्ञायाम, कन् ॥

वृक्तिः । इस्वरूत्येव । इस्वर्त्वहेतुका या संज्ञा तस्यां गम्यमानायां कम् प्रस्वयो भवति । पूर्वस्यायमपवादः ॥

87. The affix kan  $(\angle \underline{\neg} \pi)$  comes when the short thing is a Name.

Thus वंशकः, वेणुकः, वण्डकः ॥ This debars का

कुटीशमीशुण्डाभ्यो रः ॥ ८८ ॥ पदानि ॥ कुटी, शमी, शुण्डाभ्यः, रः ॥ प्रृत्तिः । इस्तरत्येव । सज्ञामस्यं नातुवन्तेते, सामान्येन विधानम् । कुटीशमीशुण्डाभ्यो इस्तार्ये , स्रोत्वे रः प्रत्ययो भवति । कस्यापवादः ।

88. The affix  $\overline{\phantom{a}}$  comes after the words kuti, sami, and sunda, when shortness of length is meant.

The word इस्त is understood here, but not संज्ञा ॥ This debars क V. 3. 70. Thus इस्ता कुटी - कुटीएं, चनीर and शुण्डाएं ॥ The derivatives are masculine names; though the primitives are feminine.

ं कुत्वाः, द्रुपच् ॥ ८९ ॥ पदानि ॥ कुत्वाः, द्रुपच् ॥ वृत्तिः । इस्तरस्येव । कुनूग्रव्हाद्भस्यसे योखे द्रुपच्यत्ययो भवति । कस्यापवादः ।

89. The affix dupach (उप) comes, in expressing diminution, after the word kutû 'a jar'.

This debars क ॥ Thus कुतुपः, from कुत् the long क being elided owing to इ ॥ It means a small leathern vessel for oil. This word is neuter also, as, कुतुपद ॥

ं कासुगोणीभ्यां घरच् ॥ ९० ॥ पदानि ॥ कास्, गोणीभ्याम्, घरच् ॥ ं वृत्तिः । इस्वइत्येव । कासुगोणीग्रब्सप्यां इस्वस्वे द्योत्ये टरच्यत्ययो भवति । कस्यापवादः ।

90. The affix shtarach (at with feminine IV. 1.40) comes in expressing diminutive, after the words kast and gont.

Thus इसा कासृ: -काम्तरी 'a small lance'; गोणीतरी 'a small sack '.
वत्सोक्षाद्वपंभेश्यश्च तनुत्वे ॥ ९१ ॥ पदानि ॥ चत्स, उस, अरुव, ऋषभेश्यः,
च, तनुत्वे, (प्टरच्) ॥

वृत्ति । द्वस्तइति निवृत्तम् । वस्त उभन् अथ द्धपम इत्येतेश्वस्ततुत्वे द्योग्ये टरच्यात्ययो भवति ।

91. The affix shtarach expresses slenderness, after the words vatsa, ukshan, asva, and rishava.

The anuvitti of ह्रस्व ceases. Thus वस्ततरः 'a weaned calf' becoming siender in reaching the second period of its age. इसतरः 'a slender bull': being the third age of a वस्त ॥ अभातरः 'a mule': (तस्य तनुस्तनन्यपितृकता); वृषभवरः 'a slender bull or that cannot draw the load'.

किंयत्तदो निर्द्धारणे द्वयोरेकस्य डतरच्॥ ९२॥ पदानि॥ किम, यत्, तदः, निर्द्धारणे, द्वयोः, एकस्य, डतरच्॥

वृत्ति । कि यत् तत् इत्येतेभ्यः प्रातिपदिकेभ्यो इयोरेकस्य निर्द्धारणे उत्तरम् प्रत्ययो भवति । निर्द्धार्यमाणवा-विभ्यः स्वार्थे प्रत्यवः ।

92. After the words किम, यद and तद, in determining of the one out of two, comes the affix datarach (अतर with the elision of the final इस and अद्)

This affix comes in the svartha sense. The differentiation of a portion from the whole by means of its peculiar caste, action, attribute or name is called निवारण or specification. Thus कतरो भवतोः कठः 'amongst you two, who is Katha'. कतरो भवतोः कारकः 'amongst you two, who is the agent'. कतरो भवतोः पट्टः 'amongst you two, who is clever'. कतरो भवतोः देवदनः 'which of the two amongst you is Devadatta'. Similarly वतरः 'of the two the one who', वतरः 'of the two—that one'. as वतरो भवतो देवदनः, ततर आगच्छतु 'of the two, let that one who is Devadatta, come'. The taddhita affixes being optional (IV. 1. 82), this idea may be expressed by a sentence also. As, को भवतो देवदनः, स आगच्छतु 'who amongst you two is Devadatta, let him come'.

धा बहूनां जातिपरिप्रश्नेडतमच् ॥ ९३ ॥ पदानि ॥ धा, बहूनाम्, जातिपरि प्रश्ने, उतमच् ॥
वृत्तिः । कियत्तर इति वर्त्तते, निर्धारणे एकस्योति च । बहूनामिति निर्धारणे पष्टी । बहूनां मध्ये एकस्य
निर्धारणे गम्यमाने जातिपरिप्रमविषयेभ्यः किमाविभ्यः वा उतमच् प्रस्ययो भवति ।

93. The affix datamach (अतम with the elision of the last syllable) comes after kim, yat and tat, optionally, when the object is the determining of the one out of many, the question being that of caste.

The words किंग्रस्त and निर्धारण एकस्य are to be read into the sûtra. Thus कर्तमा भवतां कड: 'which of you, Sirs, is a Katha Brahmana?' यसमी भवतां कड:, सतन आगच्छतु 'that one of you, Sirs, who is a Katha, let him come'. The word वा 'optionally' indicates that the affix अकच् (V. 3. 71) also comes, as यको भवतांकड:, सकः, आगच्छतु ॥ This idea may be expressed by a sentence also, owing to the महाविभाषा (IV. 1. 82): as, को भवतां कड:; यो भवतां कड:, स आगच्छतु ॥

Why do we say 'when question is that of caste'? Observe, को भवतां देव-दत्तः. Here the question is about a Name: and not jati. The word परिपद्न applies to किम् only, the pronouns चन् and तत् not being interrogative prononus. But the word जाति applies to all these three pronouns. According to some, the affix उत्तर has also this force, after the word किय, as, कतरो भवतां करः 'which of you, Sirs, is a Katha Brahmana' कतरो भवतां कलापः. As may be inferred from the sûtra कतरकतमी वातिपरिप्रन्ते (II. 1.63)

एका घ प्राचाम् ॥ ९४ ॥ पदानि ॥ एकात्, च, प्राचाम् (इतरच्, इतमच्) ॥
वृत्तिः । एकग्रव्यायामायार्याणं मतेन उत्तरच् इतमच् इत्येतौ प्रत्ययो मनतः स्वामिन्विषये । चकारो उत्तरचो ऽतुकर्पणार्यः ।

94. After the word ver, according to the opinion of Eastern grammarians, may be added the affixes datarach and datamach in the above senses.

The च draws in इत्रच्। That is इत्रच् comes when one out of two is to be specified; and इत्रच् when one out of many is to be specified. The word चातिपरिप्रमे does not govern this sûtra: it being a general rule. Thus एकत्यो भवतो देवद्ताः, एकत्यो भवतो देवद्ताः ॥

The word पाचान is for pujartha; the word न being already understood in the sûtra.

अवक्षेपणे कन् ॥ ९५ ॥ पदानि ॥ अवक्षेपणे, कन् ॥ वृत्तिः ॥ भवक्षिप्यते वेन तदवक्षेपणम् । तस्मिन्वर्त्तमानान्यातिपदिकास्कन्यस्वयो भवति ।

95. The affix kan (-1—=) comes after a nominal stem, in expressing scoffing.

Thus घ्याकरणकः 'Grammar' used in a derisive sense, when its study produces pride. As घ्याकरणकेन नाम स्वं गर्वितः 'thou art proud, because thou hast read grammar only'. याज्ञिक्यकेन नाम स्वं गर्वितः ॥ Here the words घ्याकरणक and याज्ञिक्यक are used in a mocking sense. When, however, the derision applies to the person itself, then कन् is added by V. 3. 14: as हेवहत्तकः &c.

So far the governing power of & V. 3. 70.

इवे प्रतिकृती ॥ ९६ ॥ पदानि ॥ इवे, प्रतिकृती,(कन्) ॥ युत्तिः ॥ कनित्यदुवर्त्तते । इवार्थे यव्यातिपहिकं वर्त्तते तस्मास्कर् मत्यवा मराति ।

96. The affix कन् means also 'like this'; when the imitation of a thing is to be expressed.

The word कन् is understood here. Thus अन्य द्वायमभ्य प्रतिकृति: = अन्यकः 'an imitation of a horse' in wood or clay &c. उष्ट्रकः, गर्वभकः ॥ Why do we say 'imitation?' Observe गौरिव गववः "The gayal cow".

संज्ञायां च ॥ ९७ ॥ पदानि ॥ संज्ञायाम्, च, (कन्) ॥
वृत्तिः । इवेत्यनुवर्त्तते, किनिति च । इवार्ये गयमाने कन्यत्ययो भवति सनुगयेन चेत् संज्ञागम्यते ॥

97. The affix kan comes in the sense of 'like this', when the whole word so formed is a Name.

This applies when imitation is not meant. Thus अध्यसहदास्य संज्ञा = अध्यक्षः a thing reminding a horse'. उष्ट्रकः, गईशकः ॥

स्त्रमानुष्ये ॥ ९८ ॥ पदानि ॥ स्ट्रप्, मनुष्ये ॥ वृत्तिः। संज्ञायामित्येव । संज्ञायां विहितस्य कमा मनुष्ये अभिधेवे सुब् भनति ।

98. When in the same way a Man is denoted, the affix is elided by lup; the word retaining its number and gender.

Thus चंडचा (चंडचेवमनुष्यः) 'straw-man' i. e. an effigy in straw. So also बासी, खरकरी ॥ For accent see VI. 1. 204.

Why do we say 'a man'? Observe अधकः, रष्ट्रकः &c. This sûtra may be considered to be an enlargement of V. 3. 100.

. जीविकार्ये चापण्ये ॥ ९९ ॥ जीविकार्ये, च, अपण्ये (लुप्) ॥ बुचिः । जीविकार्ये यद्पण्यं तसिन्नभिषेवे कनो लुब् भवति ।

99. A similar elision of the affix कर takes place then also, when the figure is made a means of livelihood, it being presumed, that no traffic is driven thereby.

That which is bought and sold is called पण्य; that which is not so dealt with is अप्रथा । The rule applies to the *images* of gods which are made means of subsistence by a low order of Brahmanas, not by selling them, but by exhibiting them from door to door. Thus वास्त्रेवः 'the idol of Vasudeva': चिव 'the idol of Siva'. स्कन्दः, विष्णुः, आदिसः &c.

Why do we say अपण्ये? Observe, इस्तिकान् विकीणीते 'he sells the images of elephent'. अध्यकान्, रयकान् ॥

This rule is also an amplification of V. 3. 100.

देवपथादिभ्यक्ष ॥ १०० ॥ पदानि ॥ देव पथादिभ्यः च ॥ वृत्तिः । इव प्रकृतिकृतौ सज्ञायां च विंहितस्य कनो देवपथादिभ्य उत्तरस्य सुब् भवति ।

> ष्ट्रांसु पूजनार्यासु चित्रकर्म्म्यजेषु च । इव प्रतिकृतौ लोपः कनो देवपयारिषु ॥

100. After the words devapatha &c, there is similar elision of the affix kan, (V. 3. 96 and 97) expressing an image or a Name.

The देशपथ class is झाकृतिगणः ॥ Thus देवपथः, दंखपथः ॥

1 देवपय, 2 इंसपय, 3 वारिपय, 4 रथपय, 5 स्थलपय, 6 कारिपय, 7 सजापय, 8 राज-पथ, 9 रातपय, 10 राष्ट्रपथ, 11 सिन्धुपथ (सिहपथ), 12 सिद्धगति (सिहगति), 13 उष्ट्रपीब (उष्ट्र-धीवा), 14 वायरञ्जु (चामरञ्जु), 15 इस्त, 16 इन्द्र, 17 इण्ड, 18 पुष्प, 19 मस्य, 20 जलपथ, 21 रञ्जु, It is साकृतिगण ॥ Karika:—The affix কৰ is elided when the imitation is an image of a god that is worshipped, or a picture, or a design on a flag. As ছিবা, বিজয় are examples of gods, মন্ত্ৰন: 'the picture of Arjuna', ব্যাখন 'the picture of Duryodhana', কবি: 'the flag having the figure of monkey', গ্ৰহ 'the eagle-flag'.

वस्तेढञ् ॥ १०१ ॥ पदानि ॥ वस्तेः, ढञ् ॥
वृत्तिः । इवेत्यतुवर्त्तते, इतः प्रश्वति प्रत्यवा सामान्येन भवन्ति प्रतिकृती चाप्रतिकृती च । वस्ति चन्द्राहिवार्ये
योत्वे दम् प्रत्ययो भवति ।

101. The affix dhan  $(\pm'-vv)$  comes after vasti, in the sense of 'like this'.

The word इव is understood here. The affixes taught hence forward come in a general sense, and are not confined to images. Thus विस्तिरिव = वास्तेवः fem. वास्तेयी 'like the abdomen'.

शिलाया दः ॥ १०२ ॥ पदानि ॥ शिलायाः, दः ॥ वृत्तिः ॥ शिलाश्रक्तादिवार्ये सः प्रत्यवा भवति ।

102. The affix dha (एय) comes after silâ, in the sense of 'like this'.

Thus য়িনৰ – য়িনথ ৰখি: 'curd, hard as stone'. According to some, the affix ভম্ also comes after য়িলা, as য়ীনবৰ্ ॥

शाखादिभ्यो यत् ॥ १०३ ॥ पदानि ॥ शाखादिभ्यः, यत् ॥ वृत्तिः । गाखा इत्येवमारिभ्यः प्रातिपरिकेभ्यो यत्यस्ययो मनति इनार्ये ।

103. The affix यत comes, in the sense of 'like this', after sakha &c.

Thus शाखेव = शाख्यः, मुख्यः (VI. 1. 213), अधन्यः &c.

1 ग्राखा, 2 ग्रुख, 3 जपन, 4 शृङ्ग, 5 मेघ, 6 अक्ष\*, 7 चरण, 8 स्कन्ध, 9 स्कन्द\*, 10 उरम्, 11 शिरस्, 12 अम, 13 ग्रुरण #

द्रन्यं च भन्ये ॥ १०४॥ पदानि ॥ दून्यम्, च, भन्ये (यत्) ॥ वृत्तिः । द्रष्यग्रन्तो निपास्यते भन्ये ऽभिधेवे । द्रग्रन्तादिवार्ये यस्यस्ययो निपास्यते ।

104. The word द्रव्य is anomalous, meaning 'beau-tiful'.

The word ब्रह्म is formed by adding बत् to the word ब्रह्म The word ब्रह्म means 'nice, excellent, proper, fit; having or containing in himself all the desired requisites'. As ब्रह्मोऽयं राजपुत्रः 'how nice is this Prince'. ब्रह्मोऽयं नापनकः ॥

कुशाप्राच्छः ॥ १०५ ॥ पदानि ॥ कुशाप्रात्, छः ॥ वृत्तिः । कुशामशकारिवार्ये छः मस्वयो मवाति ।

105. The affix chha (रेप) comes in the sense of 'like this', after the word kusagra.

Thus कुशायीया (कुशायमित सुक्तत्वात्) कुन्तिः " Intellect sharp as the point of the kuśa grass". कुशायीयं रक्षत्र ॥

समासाच तद्विषयात् ॥ १०६ ॥ पदानि ॥ समासात्, च, तद्विषयात्, (छः) ॥
वृक्तिः । तादित्यनेन प्रकृते द्वार्थी निर्दिश्यते । इवार्थविषयात्समासादपरसिनिवार्थे एव छः प्रत्ययो भवति ।

106. The affix chha (रेंच) comes, also only in the sense of 'like this', after a compound noun which contains in itself the force of 'like this'.

The word सद् refers to इद, and तृष्य्य means इदायंदिषय ॥ A compound which is formed with the force of इद, takes the affix छ, when a second इद is to be indicated. In the chapter on Compounds, no samasa is taught with the force of इद; this sutra, therefore, indicates by implication that such a samasa of two nouns can be formed, having hidden in it the sense of इद ॥ Such a samasa will come under the head of सुद सुदा समास: (II. 1.4).

Thus काकतालीयम्, अजाकृपाणीयम् अन्धकपर्त्तिकीयम्॥

The word काकतालीय means 'like the crow and the palm-fruit': 'the unexpected and sudden fall of a plam-fruit upon the head of a crow so as to kill it, at the very moment of its sitting on a branch of that tree; and is used to denote a very unexpected and accidental occurence'. Thus Devadatta happens to enter a village, and on that very day, robbers happen to attack the village, and in the fray, Devadatta is killed, this coincidence of the robbers and Devadatta is called काकतालीयसगागमः, and the killing of Devadatta is like that of the crow by the ताल fruit. The first case of समागमः will form the compound, the second case of स्थः will give rise to the affixing of &, as काकतालीय रिवन्स्य स्थः (the compound काकताल meaning काकतालसगागमसहस्थार समागमः) and the derivative word काकतालीय meaning काकमरणसङ्गः):

Similarly अजाकुपाणीय means "like the death of a goat (ajâ) by the accidental falling of a sword (kripāṇa) as the goat was passing". Similarly अन्यक्षपंक्षीय means "like the accidental falling of a vulture (vartikā) in to the hands of a blind person who thus captures it". All these are unintentional (atarkita and curious (chitrikarana) coincidences. In short, these words mean 'accidentally', 'unexpectedly'.

शकरादिभयो ऽण्॥ १०७॥ पदानि॥ शकरादिभयः, अण्॥ मृत्तिः। शर्करा इत्येवमाहिन्यः प्रातिपहिकोन्य इवार्ये ऽज प्रत्ययो भवति।

107. The affix an  $(\pm \pm 3)$  comes in the sense of 'like this', after the words sarkarâ &c.

Thus शर्करेव = शार्करम्, कापालिकम् ॥

1 चर्कार, 2 कपालिका, 3 कपाटिका, 4 किनिष्ठिका (किपिष्ठिका; पिष्ठिका, किनिष्ठिक !), 5 पुण्डरीक, 6 चतपञ्च, 7 गोलोमन, 8 लोमन्\*, 9 गोपुच्छ, 10 न्राची (नरालि), 11 नकुल (नकुला), 12 सिकता॥

# अङ्कुल्यादिश्यष्ठक् ॥ १०८ ॥ पनानि ॥ अङ्कुल्यादिश्यः, ष्ठक् ॥ वृक्तिः ॥ महरात्यादिश्व इवार्ये वक् प्रत्यवो भवति ।

108. The affix thak  $(\pm - \xi \vec{n})$  or  $\vec{n}$  comes in the sense of 'like this', after the words anguli &c.

Thus भाइगुलिकः ( = भाइग्रतीय ), भारविका ॥

। शहराति (शहराती), 2 भरुज, 3 बशु, 4 बत्यु, 5 मण्डर, 6 मण्डत, 7 श्रृंकुती (शब्कुत), 8 शिरे, 9 किप, 10 सुनि, 11 रह, 12 खत, 13 उद्भित्, 14 गोजी, 15 उरस्, 16 कुलिस, 17 शिखा ॥

पकशालायाष्ठजन्यतरस्याम् ॥ १०९ ॥ पदानि ॥ पकशालायाः, ठच्, अन्यतर-स्याम् ॥

वृत्तिः ॥ एकग्रालग्रहशस्त्राये प्र्यतरस्यां हच् प्रस्वयो भवति ।

109. The affix thach (क्रि) also comes optionally after the word ekasala: with the force of 'like this'.

Thus एक शासिकः or ऐकशासिकः by इक ॥

क्षक्रेलोहितादीकक् ॥ ११०॥ पदानि ॥ कक्के, लोहितात्, ईंकक् ॥ वृत्तिः ॥ कर्क्कलोहितादाभ्यामिवार्थे ईकक प्रत्ययो भवति ।

110. The affix  $\pm -\xi \pi$  comes in the sense of 'like this', after karka and lohita.

Thus कार्कीकः 'like कर्क or white horse'. लीहताकः स्परिकः 'a crystal though not itself red, appears red, owing to the reflection of some thing behind it'.

प्रत्नपूर्वविश्वेमात्थाल् छन्दस्ति ॥ १११ ॥ प्रत्न, पूर्व, विश्व, इमात्, थाल्, छन्दस्ति॥ वृत्तिः ॥ प्रत्न पूर्व विश्व इम इत्यतेभ्य इवार्ये यात् प्रत्ययो मवति छन्दस्ति विषवे ।

111. In the Chhandas, the affix thâl (⊥ ∠ чт) comes in the sense of 'like this', after pratna, pûrva, visva, and ima (idam).

Thus:-

तं प्रवर्था पूर्वर्था विश्वयेगथा ज्यष्टताति बहिपहे स्टाविहन् ।

(Rig Veda V. 44. 1). 'Him (Indra), as the ancients, as the predecessors, as all creatures, and as these living men have worshipped &c'.

पूगाञ् ञ्यो ऽत्रामणीपूर्वात् ॥ ११२ ॥ पदानि ॥ पूगात्-ञ्यः, अत्रामणी-पूर्वात् ॥ वृत्तिः ॥ इवार्ये इति निवृत्तम् । नानाजातीया अनियतवृत्तयो ऽर्थकारमधानाः संघाः पूगाः । पूगवाचिनः प्रातिपरिकारमामणीपूर्वास्त्रार्थे ज्यः प्रस्ययो भवति ।

112. The affix nya  $(\pm'-\tau)$  is added without changing the connotation, to a word denoting a horde, but not when the word is derived from the name of their leader.

The anuvitti of द्व ceases. The word प्र means a crowd of men of various castes, having no fixed livelihood, connected together with the object

17

of acquiring wealth &c. Thus हीइन्दरचः 'the trident bannered horde'. dual होइन्दरचो, pl. होइन्दरचाः ॥ Similarly, ग्रेट्यः, ग्रेट्यः, ग्रातकाः, पातकाः ॥ In the plural, the affix is elided by II, 4. 62.

Why do we say अधामणीपूर्वात्? Observe देवदस्तताः (V. 2. 78) 'a horde whose leader is Devadatta'. From this sûtra, commence the सद्वाञ्च affixes &c, the affixes that have the sense of 'King thereof'. The affix sa, therefore, has this meaning also viz. 'the leader of the horde'.

वातच्फञोरिस्रियाम् ॥ ११३ ॥ पदानि ॥ वात, च् फञोः, अस्त्रियाम्, (ज्यः ) ॥ वृत्तिः ॥ नानाञातीया भनियतवृत्त्वयदस्तेभजीविनः संघा व्राताः । व्रातवाचिष्यः च्यानतेभ्यःप्रातिपदिकेभ्यः भ्याच स्वार्येज्यः प्रस्थवो भवस्यक्रियाम् ॥

113. The affix nya comes after the name of a wild band, and after a word ending in chphan ( + आयनं IV. 1. 98), without change of sense; but not in the feminine.

A collection of persons of different castes, having no determined livelihood, and living by violence are called न्नात or 'wild band'. Thus कापोतपाक्या 'a wild band living on pigeons', कापातपाक्यो and कपोतपाकाः, न्नेहिनत्यः, न्नोहिनत्यः, निहनत्यः, निहनत्यः,

Why do we say "not in the Feminine?" Observe कपोतपाकी, ब्रीहिनती, क्रीअन्जावनी, ब्राधावनी !!

आयुधजीविसंघाञ् ञ्यङ्घाहीकेष्वबाह्मणराजन्यात् ॥ ११४ ॥ पदानि ॥ आयुध-जीविसंधात्, ञ्यह वाहीकेषुं, अबाह्मण-राजन्यात् ॥

वृत्तिः ॥ आयुधजीविनां संघः आयुधजीविसंघः । स वाहिकैविशेष्यते । वाहीकेयु व आयुधजीविसंघस्तद्दा-चिनः । प्रातिपदिकाद्वाह्रणराजन्यवाजितास्वार्थेभ्यद् प्रस्ववो भवति ।

114. To a name expressing a multitude living by the trade of arms, is added the affix nyat (+'-v with the fem. in t), when it is the name among the Vâhîka, but not when it is the name of a Brâhmaṇa, nor when the word is Râjanya.

The anuvritti of अस्त्रियाम् does not govern this sûtra. Thus कौण्डीबस्बः, कौण्डीवस्वो pl. कौण्डीवृसाः, fem. कौण्डीवृसी; शीद्रक्यः, शीद्रकी, pl. श्रुद्रकाः fem. शोद्रकी, मालव्यः, मालव्यो pl. मालवाः fem. मालवी ॥

Why do we say 'living by the profession of arms'? Observe महार, श्वायण्डाः ॥ Why do we say 'a multitude'? Observe समाद् ॥ Why do we say 'amongst the Vahika?' Observe श्वराः, पुलिन्ताः ॥ Why do we say "not a Brahmana or the word-form Rajanya"? Observe गोपालवा ब्राह्मणः, शालकुावना राजन्याः ॥

वृक्ताट्टेण्यण् ॥ ११५ ॥ पदानि ॥ वृक्तात्, टेण्यण् ॥ वृक्षिः । भागुभजीविद्यपारिति वर्शते । वृक्तग्रन्शतायुभजीविनः स्तार्थे टेण्यण् प्रस्यवो नवति । 115. The affix tenyan  $(\pm - \sqrt{4})$  with the fem. in  $(\pm )$  comes after the word Vrika, a class of persons living by trade of arms.

Thus वार्केण्या, pl. वृक्ता, sem. वार्केणी u The affix will not come, when वृक्क means 'a wolf'. As कामकोषी मनुष्याणां खादितारी वृक्काविव u

दामन्यादित्रिगर्त्तेषष्ठाच्छः ॥ ११६ ॥ पदानि ॥ दामन्यादि, त्रिगर्त्ते, षष्ठात्, छः ॥
वृत्तिः । आयुधजीविसंघादित वर्षते । दामन्यादिश्यः प्रातिपदिकेश्यीसर्गर्चषष्ठश्यसायुधजीविसंघवाण्यिः
स्वार्ये छः प्रस्ययो भवति । येषानायुधजीविनां संघानां षडन्तर्वर्गास्तव च विवर्त्तः पष्टः ॥

भाइश्विगत्तंषष्टांस्तु सौण्डोपरयसण्डकी । सौष्टिकिर्ज्ञालमानिम ब्रह्मसुप्तोय मानिकः ॥

116. The affix chha (र्य) comes without changing the sense, after dâmini &c, and after the six warrior-stocks called Traigarta shashtha.

The following are the six warrior races of Trigarta: - कीण्डोपरय, श्राण्डाक, कोष्टिक, बालमानि, ब्रह्मग्रतः and जानकिः ॥

Thus दामनीयः दामनीयो, pl. दामनयः; झौलपीयः झौलपीयो, pl. दलपय; कौण्डोपरपीयः pl. कीण्डोपरपायः pl. कीण्डोपरपायः pl. जालमानयः, ब्रह्मसुप्तीयः pl. क्रीप्टक्यः जालमानीयः pl. जालमानयः, ब्रह्मसुप्तीयः pl. ब्रह्मसुप्ताः, जानकीयः pl. जानकवः॥

1 दार्मान, 2 मौलपि, 3 बेजवापि , 4 मौदकी (भौतिक भौतिक), 5 मौदक्कि, 6 मञ्जुतन्ति (भञ्जुतन्ति), 7 माञ्जुतदिन (भञ्जुतदिन ), 8 द्याकुन्तिक , 9 माकिदन्ति, 10 भौडिव , 11 सास्क-दन्ति (काकदिन्त), 12 द्यांत्रुतिष, 13 सार्वसेनि, 14 बिन्दु, 15 बेन्द्रिक , 16 तुलम, 17 मौज्जावन, 18 साकन्दि, 19 सावित्रीपुत्र, 20 साकरान्ति 21 देववापि, 22 मणञ्जुतका, 23 सर्की, 24 पिण्ड ॥

पर्श्वादियोधेयादिश्यामणजी ॥ ११७ ॥ पदानि ॥ पर्श्वादि, यौधेयादिश्याम् अ-ण, अजी ॥

मृत्तिः । आयुभजीविसंघाहित्येव । पादर्शहिभ्यो यौभेवाहिभ्यम प्रातिपहिक्तेभ्य भायुभजीविसंघवाणिभ्यः स्वार्थेऽजञ्जी प्रत्ययो भवतः ।

Thus पार्श्वन:, pl. पर्श्वन: आसुर: pl. असुरा:, बीधवः pl. योधेवाः #

1 पूर्ज, 2 असुर, 3 रक्षस्, 4 बाहीक (बाल्हीक), 5 वसस्, 6 वसु, 7 नरुत्, 8 सत्वत्, 9 हेग्राइ 10 पिशाच, 11 अर्थान, 12 कार्पापण 8

1 यीधेय, 2 कीशेय, 3 शीक्रेब, 4 शीक्षेय, 5 पार्तेब\*, 6 धार्तेब 7 क्याबाजेब (ज्याबालेख), 8 जिगत, 9 भरत, 10 उशीनर 11 कीशेब, 12 वार्त्तब # See IV. 1, 178.

अभिजिद्धित्मृच्छालाविच्छलावच्छमीवदूर्णावष्मदणा यञ् ॥ ११८॥ पदानि ॥ अभिजित्, विदसृत, शालावत, शिलावत, शमीवत, ऊर्णावत, श्रुमत्, अणः, यञ् ॥ बृत्तिः । मायुधजीविसंपादिति निवृत्तम् । मभिजिदादिभ्यो ऽजन्तेभ्यः प्रातिपदिकंभ्यः स्वार्थे बुझ् प्रस्यबोः स्वाति ।

The anuvitti of भागुधजीविसंघान् ceases. Thus अभिजिताऽपलस् = भाभिजितः add यम् to this, भाभिजितः; pl. आभिजिताः, वैदश्तः pl. वेदश्तः, शालावत्यः pl. शालावताः, शेलावत्यः pl. शेलावताः, शामीवताः, भौणावताः, भौणावताः, भौणावताः, भौणावताः, भौणावताः, भौणावताः, भौमत्यः and भौमताः ॥ The अण् here is Patronymic. Otherwise आभिजितो प्रहूर्तः and आभिजितः स्थालीपाकः, the affix here is अण् of नस्त्रेण युक्तः काला IV. 2. 3 and of सास्यदेवता IV. 2. 24 respectively.

ञ्यादयस्तद्वाजाः ॥ ११९ ॥ पदानि ॥ ज्यादयः, तद्वाजाः ॥ वृत्तिः । पूगाञ्यो मामणीपूर्वादित्यतः प्रशति वे प्रत्ययाः ते तद्वाजसंज्ञा भवन्ति ।

119. The affixes nya &c, (V. 3. 112 &c) are called tadraja.

The illustrations of Tadrāja affixes have been given above. The word ন্যাস occurs in Sûtra II. 4. 62.

# अथ पञ्चमध्यायस्य चतुर्थः पादः ।

#### BOOK FIFTH.

#### CHAPTER FOURTH.

पादशतस्य संख्यादेवींप्सायां बुन्रलोपश्च ॥१॥ पदानि ॥ पाद, शतस्य, सं-ख्यादेः, वीप्सायाम बुन्रलोपः, च ॥

मृत्तिः ॥ पार्शतान्तस्य संख्यारेः प्रातिपरिकस्य वीप्सायां चोत्यायां दुन् प्रस्ययो भवाति । तस्सन्नियोमेन चान्तस्य स्रोपो भवति ॥

1. The affix vun ( — सक) comes after the words pada and sata when preceded by a numeral, the sense being that of distributive relation; and the final of the stem is elided.

Pratipadikas preceded by a numeral and ending in the words पाৰ or যাব take the affix যুব when a distributive sense ( বীদ্যা ) is to be expressed: and by the addition of this, the final is elided.

By VI. 4. 148 the final आ of pada and sata would have been elided before the taddhita affix vun; even if such elision was not taught in this rule. The repetition of the word कोंग in this rule, therefore, indicates that the elision ordained here is not one caused by the affix. For if the elision had been caused by the affix, then by I. 1. 57, such केंग्याचे or "substitute" would be equivalent to the principal (sthanivat); and would thus debar the application of the rule VI. 4. 130 by which मह pad (and not pada) is changed into पर्ध In other words, the lopa taught by बस्ति च is प्रतिभित्तक or caused by some thing which is subsequent, namely by a taddhita affix or by द or द affix; therefore, this lopa would be sthani-vat for the purposes of the rule which would apply to something preceding it (I. 1. 57). Therefore, pad becomes sthani-vat to pada. Therefore, the anga or base ending with 'pada' will be called आ, and not the base ending with 'pada', and therefore VI. 4. 130 which applies to w bases will not apply, and there will be no substitution of q for

Digitized by Google

पार्, as there is not in the form पादाब. But we want such substitution and hence the employment of words "the final of the stem is elided".

Thus हो हो पाने रहाति "he gives two quarters to each" = हिपरिकां रहाति (ाइपार + इन् = हिपार + इन् = हिपत् + इन् VI. 4. 130 = हिपरिका VII. 3. 44 by which म of स्क is changed into ह). Similarly हे हे राते रहाति = हिरातिकां रहाति ॥

The compounds above formed are taddhitartha Tatpurusha compounds, viz compounds containing the sense of a taddhita affix, by rule II. I. 51. After the compound is formed, then the affix 37 is added. Thus first we have दियाद and दियाद compounded by II. I. 51 and then the affix is added. The words पाद and दान when not so compounded, take 37 affix only in the feminine.

Why do we say "of the words पाद and श्रत"? Observe हो हो मापी दशाति, no affixing. Why do we say "preceded by a numeral?" Observe पाई पाई दशाति ॥ Why do we say "in a distributive sense"? Observe होपादी दशति "He gives two quarters:" ह शते दशति ॥

The enumeration of पाद and द्यात is useless, as the affix is found after other words also. As, द्विगांदिक की द्वाति "he gives two cakes to each ". चिमोदिक को दवति ।।

द्वार वसर्गयोश्च ॥ २ ॥ पदानि ॥ दण्ड, व्यवसर्गयोः, च, (धुन्) ॥ धृत्तिः ॥ दमन दण्डः । दानं व्यवसर्गः । दण्डम्यवसर्गयार्गम्यमानयोः पाददातान्तस्य प्रातिपदिकस्य संस्था-देर्बन् प्रस्ययो भवति भन्तलेपम् ॥

2. Also when the sense is of a punishment or a donation.

The word इण्ड means "punishment", and घ्यवसर्ग means "gift or donation". The pratipadikas पाद and पात preceded by a numeral, and conveying the sense of punishment or donation, take the affix दुन, and the final घा is elided. This sûtra is begun to show that the "distributive sense" does not apply here. Thus द्वा पाता विण्डतः = द्विपविकाण दाण्डितः "punished with the infliction of a fine of two Padas (a quarter coin)". द्वा पाता च्यवस्थात = द्विपविका च्यवस्थात "he makes a gift of two Padas". Similarly द्विपविका विण्डतः "punished with a fine of two hundreds". द्विपविका घ्यवस्थाति &c.

स्थूलादिभ्यः प्रकारवचने कन् ॥३॥ पदानि ॥ स्थूलादिभ्यः, प्रकारवचने, (कन्) ॥ वृत्तिः ॥ स्थलादिभ्यः प्रकारवचने धोर्थे कन् प्रत्ययो भवति । जातीयपेपवादः ॥ वार्तिक ॥ कम्प्रकारे चंचद्वृहतोहमसंस्थानव् ॥

3. The affix kan  $(-1-\pi)$  comes in the sense of "like that or specialty", after the words sthula &c.

This debars the affix जातीयर् (V. 3. 69). Thus स्यूलप्रकारः = स्यूलकः "bulky. So also अशुका, मापकः "

Vari:—The words अंचत् and बृहत् should be included in the list of sthûlâdi words. As, अंचल्कः, बृहस्कः ॥ According to one version the words are चंचा and बृहा and not जंचत् and बृहत्. So the derivatives will be बृहकः and अंचकः the words that end in long vowels झा, ई or क, shorten their vowels before this affix, by VII. 4. 13. As, सुरा + कत् = सुरकः "snake-like". The word कृष्ण takes कत् when tila is meant; as कृष्णमकारास्तिन्त्र = कृष्णकाः ॥ वस takes कत् when meaning श्रीहि, as यवकाः ॥ इस्, तिल, पाय, काल, and अवदात take this affix when wine is meant, a पायिका, कालिका, अवदातिका "a kind of wine". गोमूच takes this affix when meaning a covering, as गोमूचकः 'a covering of the colour of cow's wine, or go-mûtra may mean a certain arrangement of colours such as white and black". सुरा takes कत् meaning a snake, as सुरकः (VII. 4. 13) "a kind of snake of the color of wine". जीर्ण takes it when meaning sâli grain, as जीर्णकाः = जीर्ण-कल्पा गालयः ॥ The following is a list of Sthulâdi words.

1 स्थूल, 2 अणु, 3 माप, 4 इषु, 5 कृष्ण तिलेषु, 6 वर व्रीहिषु, 7 इष्ट्रातिलपाद्यकालावशताः धुरायाम्, 8 गोमून आच्छाइने, 9 धुरा अहो, 10 जीर्ण शालिषु, 11 पत्रमूले समस्तव्यस्ते, 12 कुमारीपुच, 13 कुमारीभग्रर (कुमार, श्वशुर ), 14 मणि, ॥

अनत्यन्तगर्ती कात् ॥ ४ ॥ पदानि ॥ अनत्यन्तगर्ती, कात्, (कर्) ॥ वृत्तिः ॥ भत्यन्तगतिरश्चेष संबन्धः । तरभावा ऽनत्यन्तगतिः । भनत्यन्तगती गम्यमानायां नप्रान्तास्क-त्रात्ययो भवति ॥

4. After a participle ending in kta, comes the affix kan, when the meaning is something not yet wholly completed.

The word भरान्तगति means an act which has been fully accomplished; भनरान्तगति therefore, means, an act which has not been fully accomplished. Thus भिन्न + कन् = भिन्नकः "not yet wholly divided" So also छिन्नकः &c.

Why do we say "something not wholly completed"? Observe বিসৰু
"totally divided", তিনম্ 'totally cut'.

न सामित्रचने ॥ ५॥ पदानि ॥ न, सामिवचने ॥ वृत्तिः ॥ सामित्रचने उपपरे क्तान्तास्कन्त्रस्ययो न भवति ॥

5. Not so when a word in the sense of "half", precedes such participle.

When the word सामि or any other word having this sense, is compounded with a participle in क्ष, the affix क्षत्र is not added to denote the sense of incompleteness. Thus सामिक्षतम्, सामिभुक्तम् &c (II. 1. 27). The word रचन shows that the symonyms of सामि are also to be taken. Thus मर्भकृतम्, नेमकृतम् &c.

Objection:—It is redundant to have prohibited कन् after a word preceded by 'half', because the word "half" itself shows that the action has not been completed.

Digitized by Google

Answer:—The prohibition contained in this sûtta does not refer to the सन् of the last sûtra, where it has the sense of "incompleteness". It refers to that सन् which comes after a word, without changing the sense of that word (स्वाय सन्)।। Thus the words भिन्नतर and भिन्नतम (the comparative and superlative degrees of भिन्न) show by the very fact of their comparison, that the action denoted by them is not complete. These words भिन्नतर and भिन्नतम also take the affix सन् without change of sense. As भिन्नतरकः and भिन्नतम and बहुतरकं &c as used by Patanjali himself in the following sentences:—एवं हि स्वमभिन्नतरकं भवति, एतेहिं बहुतरकं ध्याप्यते॥ This सन् is also prohibited in the case of compounds with सामि॥ In fact, this sûtra teaches by implication (Jñāpaka) that सन् comes also in the sense of svartha.

बृहत्या आञ्छादने ॥ ६ ॥ पदानि ॥ बृहत्याः, आञ्छादने, (कन्) ॥ वृत्तिः ॥ कमतुवर्णते, न प्रतिषेषः । बृहतीग्रब्स्याय्याकृते वर्तमानास्यार्थे कन्यस्यया भवति ॥

6. The affix kan comes after the word brihati when it means "an article of dress".

The word कर is to be read into this sûtra and not its prohibition. The force of this कर is nil, or it is an example of स्वायें कर । Thus पृहती + कर = पृहतिका (प्रावार:) (VII. 4. 13 by which long vowel is shortened) "an upper garment or mantle".

Why do we say "when it means dress"? Observe कृहती छन्दः "the metre called Brihati".

अषडक्षाशितङ्ग्वलंकमीलं पुरुषान्युत्तरपदात्वः॥ ७॥ पदानि॥ अषडक्ष, अ-शितङ्ग, अलङ्कर्म, अलंपुरुषः, अध्युत्तरपदात् स ॥

वृत्तिः ॥ भषदक्ष भाशितंग्र भलकर्म भलपुरुष इत्येतेभ्या ऽभ्युत्तरपराच्य स्वार्थे खः प्रत्यया भवति ॥

7. The affix kha (इंन) comes after the words ashadaksha, âsitangu, alankarma, alampurusha, and after a stem ending with adhi.

The force of ख is स्तार्थ i e. it does not change the sense of the word. The word अवदेश means "that which has not six eyes". पदश is compounded from पद्+अहिण by adding पच् (V. 4. 113) "having six eyes". The affix ख is to be added to this word already ending in the affix shach. Thus अवद-शीण मन्दाः "a secret not having six eyes". i. e. "a secret known or determined by two persons only to the exclusion of a third". Similarly आधितंगवीन अर्प्यम् = आधिता गावोऽस्मित्ररण्ये = मभूतयवसं "a forest where formerly cattle had grazed". The augment सम् is added to आधित by nipata, or irregularly. So also अलंबनीण: = अलं समर्थः कर्मण पर्याप्तः = competent to do any act, clever. So अलं पुरुष्टिन अलं समर्थः पुरुषाय = प्रतिमल्लाहिः = fit for a man.

A word ending with আৰি, will be a Tatpurusha compound, by II. 1. 40, as the word অধি belongs to Saundadi class. As राजाधीनः ॥

The affix kha in the case of these words is invariable (nitya), because the word विभाषा occurs in the next sûtra; and it is a maxim of interpretation that a rule occurring between two optional rules is nitya. The above words always occur with this affix and never without it. while in the case of other words taught hereafter this affix comes optionally. There are other affixes also which are svårthika and nitya. Such as तम् &c up to the affix क्य (V. 3. 55 to 95). अब &c up to पून, (V. 3. 112 to V. 4. 1) आब &c up to मबद, (V. 4. 11 to 21) and affixes taught from V. 4. 6 i. e. क्य to V. 4. 9. (क्य). ending in आति and all Samasanta affixes.

विभाषाञ्चेरिद्क्सियाम् ॥ ८ ॥ पदानि ॥ विभाषा, अञ्चेः, अदिक्, सियाम्, (सः) ॥

् वृत्तिः ॥ अञ्चत्यन्ताव्यातिपरिकाररिक्षियां वर्त्तमानास्त्रायें विभाषा खः प्रस्ययो भवति ॥

8. The affix kha (ইন) may optionally be added without change of sense to a stem ending in anch (সহব), when it does not mean a point of the compass used in the feminine gender.

. Thus प्राक् or प्राचीनम "old", अर्वाक् or अर्वाचीनम् "new".

Why do we say "when not denoting a direction in the feminine?" Observe प्राची दिक् "eastern region", प्रतीची दिक् "western region." Why do we say "a point of the compass"? Other words in the feminine will take this affix. As प्राचीना ब्राह्मणी, भर्वाचीना शिखा ॥ Why do we say "in the feminine"? A direction or दिक्" used in any other gender will take this affix. As प्राचीन दिमनणीयम्, वरीचीनं दिमनणीयम् ॥

जात्यन्ताच्छ बन्धुनि ॥ ९ ॥ पदानि ॥ जात्यन्तात्, छः, बन्धुनि ॥ वृत्तिः ॥ जात्यन्तात्मातिपरिकाद्वन्धुनि वर्त्तमानात्त्वार्थे ङः मत्ववो भवति ॥

9. The affix chha ({च) is added without change of sense, to a stem ending in the word sma, when it means appropriateness.

The word बन्ध means the substance or substratum in which jati or generic quality adheres or any thing by which a thing is regulated and individualised (वध्यते नियम्यते स्वतन्त्री कियते). Thus बन्ध means that substance by which the genus Brahmana, Kshatriya &c is distinguished. Thus ब्राह्मणञ्चातीयः "appropriate to a Brahmana". अनियजातीयः, वैद्यजातीयः &c.

Why do we say "when meaning appropriateness". Observe ब्राह्मण-जातिः ग्रोमना "the Brahmana caste is beautiful".

स्थानान्ताद्विभाषा सस्थानेनेति चेत् ॥ १० ॥ पदानि ॥ स्थानान्तात्, विभाषा, सस्थानेन, इति, चेत् ॥

18

वृक्तिः ॥ स्थानान्तात्र्यातिपदिकादिमापा छः प्रस्वयो भवति सस्थानेन चेत् स्थानान्तमर्थवद्भवति ॥

10. The affix chha (रेंग) is optionally added to a stem ending in स्थान, if it is compounded with something with which another is made to take an equal place.

The word सस्यान means समानं स्थानमस्य 'whose place is the same' or तुस्य or equal. Thus पिचा तुस्य: = पिनृस्थानीयः or पिनृस्थानः (पितृरिव स्थानमस्य whose place is that of a father). Similarly मानृस्थानीयः or मानृस्थानः; राजस्थानीयः or राजस्थानः॥

Why do we say "when it means equal to". Observe गास्यानम् "cowshed" अश्वस्थानम् "stable". The word श्रीत in सस्यानेनीति is for the sake of distinctness. The word सस्यान as a Bahuvithi compound is the appropriate word to be taken here, and not when it is taken as a Tatpurusha compound like समानं च तत् स्थानं च॥ The word चेत् "when", is a conjunction: and joins the two meanings.

The rule 9 occurring between this rule and 8th rule, both of which are optional, must be taken to be a nitya rule, as explained above. स्योविमा-पयोनिस्या विभवः ॥

किमेतिङ्क्ययघादाम्बद्द्क्यप्रकर्षे ॥११॥ पदानि ॥ किम, एत्, तिङ्, अव्यय, घा-त्, आमु, अद्रव्यप्रकर्षे ॥

वृत्तिः ॥ किम एकारान्तात्तिङन्ताद्ध्ययेभ्यश्य यो विहितो घः स किमेत्तिङ्घ्ययघः, तदन्तात्मातिपदिकाद्-इच्यपकर्षे भाग् प्रत्ययो भवति ॥

11. To the affix तर and तम (च I. 1. 22) ordained to come after the word किम (V. 3. 55) or after a word ending in ए (VI. 3. 17) or after a finite verb (V. 3. 56, 57) or after an indeclinable, is added the affix âm (आम), but not if the excess belongs to a substance (and not to an action or quality).

The घ or तरए and तमप् affixes are employed for comparison (प्रकर्ष 'excess') of adjectives and adverbs This rule applies to adverbs and not to adjectives: i. e. when an adverb qualifies a verb or another adjective, but not when an adjective qualifies a noun. The ह्रस्य denoting word by itself has no 'excess' &c, it is the adjective which qualifies such substance that is capable of excess or comparison. The prohibition in अहन्यप्रकर्ष therefore really relates to the quality of a substance; i. e. to adjectives. ह्रस्यस्यास्यपरेश्वस्य न विना भेद हेतुना । प्रकिपेशियते नापि शब्दस्योगित वाच्यताम् ॥

Thus कितराम् or किन्तमाम् "how excessively", पूर्वाहु त्राम् or पूर्वाहु तमाम्, पचतितराम् or पचतितमाम् "he cooks surprisingly", उचैस्तराम्, उचैस्तमाम् "more or most loftily or loudly".

But when the excess belongs not to an action or attribute, but to a substance, the amu आम् is not added. As उचेत्तमः तदः "a most lofty tree".

## अमु, च व्छन्द्सि ॥ १२ ॥ पदानि ॥ अमु, च, छन्द्सि ॥ वृत्तिः ॥ किमेसिङ्ब्ययगरद्रव्यप्रकर्षे अमु, प्रत्यको भवति छन्दसिविषये । चकारादानु च ॥

12. In the Chhandas, the affix amu (अस) also is added after the above, under similar conditions.

To the word नित्तम, words ending in ए, finite verbs and indeclinables, when taking the comparative affixes सर and तम is added the affix सम् in the Vedas, when these words are used as adverbs. By the force of the word च 'also' in the sûtra, the affix आयु is also included. Thus मतरम नवामः ॥ or मतराब वस्यः । प्रतर means मकदतर ॥

The words ending in भाग and भग are indeclinables as they are included in the class of Svarådi (I. 1. 37).

अनुगादिनष्ठक् ॥ १३ ॥ पदानि ॥ अनुगादिनः, उक् ॥ वृत्तिः ॥ अनुगरतिस्यनुगारी । अनुगारिन्शक्तास्यार्थे बक् प्रस्वयो भवाति ॥

13. The affix thak (+-- रकें) comes after the word anugadin, without changing its sense.

Thus झानुगाहिक: "repeater or who echoes back ".

णचः स्त्रियामञ् ॥ १४ ॥ पदानि ॥ णचः, स्त्रियाम, स्रञ् ॥ वृत्तः ॥ कर्मव्यतिहारे णच् स्त्रियानिति णिडवहितः, तदन्तास्त्रार्थे ऽस् प्रत्ययो भवति स्त्रियां विषवे ॥

14. The affix an (x) comes without changing the sense, after a word ending in the affix pach (±/--x), when the word is feminine.

By III. 3. 43 the affix षच् is ordained after feminine words denoting reciprocity of action. The affix सञ् comes after such a word without changing the sense, when the thing denoted is feminine. Thus ध्यावकाची, ध्यावहासी पंतिवा

Q.—Why the word जी "feminine" is repeated in this sûtra, when we already know from III. 3. 43 that जब comes only after feminine words; and a svarthika affix like अञ्च coming after a feminine word will keep the word feminine?.

Ans.—The repetition of the word जो in this sûtra, teaches by implication (jñapaka) the following "स्वार्यकाः प्रख्याः प्रकृतिता लिगवचनान्यविव तंन्वेऽपि":— "Sometimes it happens that bases which are derived by means of affixes that do not convey any particular meaning of their own, but leave the meaning which is conveyed by the original to which they are added, unchanged, do not take their gender and number from those original bases from which they are derived". Thus गुडकल्या द्वारा, तेलकल्या प्रसन्ना (सुरा विशेषः) formed by adding the swartha affix कल्य (V. 3. 67) to गुड and तेल, the resultant words being in the feminine gender. Similarly from इंच—देवता is derived without change of meaning, but change of gender,

अणिनुणः ॥ १५ ॥ पदानि ॥ अण्, इनुणः ॥ वृत्तिः ॥ भगिविधो भावहनुण् विहितस्तरन्तास्त्वार्थे ऽण् प्रस्ववो भवति ।

15. The affix an (±—अ) comes without changing the sense, after a stem ending in the affix inun (इनुण).

By III. 3. 44, the affix इतुण् is added to a root to express a condition resulting from a universal co-operation of the action denoted by the root. But a word formed by इतुण् is after all an imaginary word, it requires the further addition of this affix अण् to make it a complete word. In fact, all svartha affixes generally complete the not fully developed word. Thus सांसविणम् वर्षते, सांकृदिनम् ॥

विसारिणोमत्स्ये ॥ १६ ॥ पदानि ॥ विसारिणः, मत्स्ये, (अण्) ॥ वृत्तिः ॥ विसरतीति विसारी । विसारिन्शव्यास्तार्थे ऽण् प्रव्ययो भवति मन्त्ये ऽभिधेवे ॥

16. The affix an (+-अ) is added to the word विसारित when a word expressing "fish" is to be made.

Thus वैसारिजः "a fish". Why do we say "when it means a fish"? Observe विसारी देवत्नः "Devadatta who is gliding out".

संख्यायाः क्रियाभ्यावृत्तिगणने कृत्वसुच् ॥ १७ ॥ पदानि ॥ संख्यायाः, क्रिया-भ्यावृत्तिगणने, कृत्वसुच् ॥

वृत्तिः ॥ संख्याग्रहेश्यः क्रियाभ्यावृत्तिगणने वर्त्तमानेभ्यः स्वार्थे कृत्वसुच् प्रत्ययो भवति ॥

17. The affix kritvasuch (क्रवेंस्) is added to a Numeral, when the repetition of an action is to be counted.

This is also a swartha affix. The word धान्यावृत्तिः means "again and again or repetition". The counting of actions belonging to the same class and having the same agent, which occur again and again is called कृयान्यावृत्ति- गणनम् ॥ Thus पंचवारान् भुङ्के = पंचकृत्वोश्चंकं "he eats five times". So also सप्त- इन्ह &c.

Why do we say "after a Numeral"? Observe भूरीन् वारान् भुक्ते "he eats many times".

Objection:—Why do we say "action" when we know that an 'action' alone can be repeated, and not a substance or an attribute? Reply: The word किया is employed in this sûtra for the sake of the next sûtras, into which its anuvritti flows. Thus in sûtra 19, एकस्य सकृष्य when the affix does not apply to count repetition, because it is impossible for a unit to express repetition; but merely to count the "action" only.

Why do we use the word "repetition"? The affix will not apply when merely "actions" are counted. Thus पंचपाकाः "five cookings", इश्वपाकाः &c.

Why do we use the word "counting", when we know that a Numeral is nothing but counting? Had the sûtra been merely संख्यायाः किया-यावृत्ती कृत्व-

सुन, there would arise this anomaly. The numerals upto ten denote only the thing numbered (संख्येब), but the numerals above those denote both the counting (संख्यान) and the thing counted (संख्येब) ॥ If गणन were not used, the affix would come only after the numeral denoting sankhyeya and not sankhyana. Thus it will apply to धतवारान् सुङ्के = धतकृत्वः, but not here धतं वाराणां सुङ्के; because here the word धत does not denote repetition, but merely a counting. By using the word गणन it applies to both.

द्वित्रिचतुर्भ्यः सुच् ॥ १८ ॥ पदानि ॥ द्वि, त्रि, चतुर्भ्यः, सुच् ॥ वृत्तिः ॥ दि वि चतुर् इत्येतेभ्यः संख्याशब्देभ्यः क्रियाभ्यावृत्तिगणने वर्त्तगानेभ्यः सुच् प्रत्ययो भवति ॥ कृत्यसुचो ऽपवादः ।

18. The affix "such" ( $\Xi$ ) is added to the numeral dvi, tri and chatur, in the same sense of counting the repetition of an action.

This debars कृत्वसुष्॥ Thus दि—दिस्, वि—ावस्, चतुर्—चतुर् in दिर्शुक्ते, जिसंहक्ते, चतुर्हक्ते ॥ The स् in the last example is elided by VIII. 2. 24: but चतुर् meaning "four", and चतुर् meaning "four-times", are differently accented: the च् of सुच् indicating that the accent udatta falls on the last syllable. Thus चतुर् (चतेरुत् Un V. 58, being formed with the affix 'uran' added to चत्), and चतुर् (with सुच्).

एकस्य सकृष्य ॥ १९ ॥ पदानि ॥ एकस्य, सकृत्, च (सुच्) ॥ वृत्तिः ॥ एकशब्दस्य सकृदिन्ययमादेशो भवति सुच प्रत्यवः क्रियागणने कृत्यसुची ऽपवादः ।

19. The word सकृत is substituted for एक before the affix सन्, when an action is to be counted.

This debars कृत्वसुष्॥ The 'repetition' being impossible, the action alone is counted: so the anuvritti of किया only runs into this sûtra and not of अभ्यावृत्तिः॥ Thus सकृद्मुङक्ते "he eats once" सकृत्थिते॥ The स् of सुष् is elided by VIII. 2. 23. But not here in एकः पाकः as being against usage.

विभाषा वहोर्द्धा ऽविष्रक्रप्टकाले ॥ २० ॥ पदानि ॥ विभाषा, यहोः, धा, आवि-प्रकप्टकाले ॥

वृत्तिः ॥ बहुश्रन्तात् क्रियाभ्यावृत्तिगणने वर्त्तमानात् विभाषा धा प्रत्ययो भवति । कृत्वसुचो ऽपवादः ॥

20. The affix घा is optionally added to the numeral बहु, to count the repetition of an action, occurring in a not distant period of time.

This debars कृत्वसुष् which comes in the alternative. The word अविध-कृष्ट "not remote", qualifies क्रियाभ्यावृत्तिः ; i. e. when the recurring of the action takes place within a short time, it is भविषकृष्टकाल ॥ Thus बहुआ विवसस्य सङ्के "he eats many times a day". But when a remote time is denoted then भा does not apply. Thus बहुकृत्वो मासस्य सङ्के 'he eats many times in a month, not daily, owing to poverty &c.'

# तत्प्रकृतवचने मयद् ॥ २१ ॥ पदानि ॥ तत्, प्रकृतवचने, मयद् ॥

बन्तिः ॥ तश्ति प्रयमा समर्थविमन्तिः, प्राचुर्वेण प्रस्तुत प्रकृतम् । प्रयमासमर्थात् प्रकृतोपाधिकेरे वर्त्तमा-मास्स्वार्थे मयद् प्रस्ययो भवाति ॥

The affix mayat (no with the feminine in grave 21. \$) is added to a word in first case in construction, when the sense is "made thereof", or "subsisting therein".

The translation of the sutra given above is according to the rendering of Prof. Böhtlingk. According to Kāśikā:--त्रत् signifies that the word in construction to which the affix is to be added should be in the nominative case, (IV. 1. 82) the word again means "happening to be in abundance". So that according to this interpretation the sûtra should be translated, as done by Dr. Ballantyne, "The affix mayat may be employed after a word denoting some substance, when we require an expression for it as abundant". Thus सन्ने प्रकृतम् = अन्नमयम् "abundance of food". अपूपमयम् "abundance of cake". According to others, that in which there is abundance of the thing signified by the word to which the affix मबर is added, is denoted by the whole word. Thus अन्न पक्त-मस्मिन् = अन्नमथा यहाः "a feast in which there is abundance of food". अपूर्मियं पूर्व, बट-कामयोयाना ॥ Both senses are possible, as the sûtra is constructed.

"The word वसन in the sutra has two senses. It being made by the affix ह्यद् conveys the force both of the nature (III. 3. 114) and the site. the former case, (taking, तुत प्रकृतवचन to mean "the mention of that as abundant)", we have अन्नमयम् "abundance of grain". But in the second case, (taking it to mean "that in which something is spoken of as abundant)" we have अञ्चनयो यतः "a sacrifice at which food is abundant". (Dr. Ballantyne's Laghukaumudi).

## समूहवच बहुषु ॥ २२ ॥ पदानि ॥ समूहवत्, च, बहुषु, (मयट्) ॥ वृत्तिः ॥ तत्मकृतवचनइत्येव । बहुषु प्रकृतेषृच्यमानेषु समूहवत्मत्यया भवन्ति । चकारान्मयद् च ।

When that, whereof something is made or subsists in, is a multitude, then the affixes expressing a great quantity (IV. 2. 37 &c) may also be employed to denote "made thereof, subsisting therein".

The च shows that मयद also comes in the same sense. Thus मोदकाः प्रकृताः प्राचुर्वेण प्रस्तुताः = मौदिकिकम् (IV. 2. 47) or मादकमयम् ; so also शास्त्रलिकम् or शस्क-लीमयम् ॥ In the second sense we have, मोदकाः प्रकृताः अस्मिन् यते = मोदिकको or मोदक मयो यज्ञः चाष्क्रालिकः ण चाष्क्रलीमयः॥

अनन्तावसथेतिह्रभेषजाञ् ज्यः ॥ २३ ॥ पदानि ॥ अनन्त, आवसथ, इतिह्, भेषाजात्, घ्यः ॥

वृत्तिः ॥ भनन्तादिभ्यः स्वार्थे ज्यः प्रत्ययो भवति ॥

23. The affix fiva  $(\pm'-4)$  comes, without changing the sense, after the words ananta, avasatha, itiha and bheshaja.

Thus भानन्यम् = भनन्तः, भावसध्यम् = भावसयः 'a dwelling place, a sanctuary for sacred fire'. ऐतिहाम = इति इ 'traditional account', the affix here is added to a word which is not a pratipadika. The word इति इ means tradition, as इति इ स्मापाध्यायाः कथयन्ति ॥ भेषत्रयम् = भेषजम् ॥

It is optional to add this affix, owing to the general optional nature of all taddhita affixes. See IV. 1. 82.

देवतान्तात्ताद्ययें यत् ॥ २४ ॥ पदानि ॥ देवतान्तात्, ताद्य्यें, यत् ॥ वृत्तिः ॥ देवताव्यात्तात्वातिपदिकाषतुर्थीसमर्थात्ताद्ययें वत् प्रत्यवा भवति ।

24. After a stem ending in the word देवता being in the fourth case in construction comes the affix यत, in the sense of "appointed for it".

The word तारध्यंम् has the same meaning as तर्थ "for the sake of that' (II. 1. 37). Thus अग्निदेवताये इर्म = अग्निदेवत्यम् "offering &c, sacred to Agni". So also पितृदेवत्यम्, वायुदेवत्यम् ॥

पादार्घाभ्यां च ॥ २५ ॥ पदानि ॥ पाद, अर्घोभ्याम्, च, (यत्) ॥ वृत्तिः ॥ तादर्थद्वरयेव । पादार्पप्रव्यायां चतुर्यीत्तमर्थाभ्यां तादर्थेतिभेषे व व्यत्ययो भवति । वार्त्तितमः ॥ भागुष्यायणाषुष्यपुत्तिकेत्युपत्तव्यानम् ॥ वा० ॥ तमग्रव्यावतुप्रत्ययोवक्तष्यः ॥ वा० ॥ तमग्रव्यावतुप्रत्ययोवक्तष्यः ॥ वा० ॥ नमस्य नू भोदेशस्त्रप्तनप्रवाम प्रत्ययाः ॥ वा० ॥ न म पुराणे प्रात् ॥ वा० ॥ भाग कपनामभ्यो थेयः प्रत्ययो वक्तष्यः ॥ वा० ॥ मित्राच्छन्द्वि॥ वा० । भाग्नीध्रत्यापरणाद्म्य । वा० ॥ भ्रयवत्तमरुद्भ्यां छन्दस्यधुक्तष्यः ॥

25. The affix यत comes after the words पाद and अर्घ, being in the fourth case in construction, when the meaning is 'for the purpose of that'.

The word ताद्ध्य is understood here also. Thus पादार्थमुद्द = पादाय "water, meant for washing the feet". So also अर्ध्यय । The accent of these words is governed by VI. 1. 213, the udatta being on the first syllable.

The च in the sûtra implies the inclusion of words other than पाद and अर्घ, not mentioned here. The affix यत् applies to other words also, as एप वे समद्रशाक्षर दछन्दस्यः प्रजापितः। So also वसु, भयस्, भोक, कि केम, उरका, वर्षम्, निष्केषक, उरुध, जन, पूर्व, नव, सूर, मर्त, विवष्ट ॥ These words take यत् in the Vedas. Thus वसन्यः, आक्यः, कोक्यः, कम्यः, देक्यः, वर्षस्यः, निष्केषस्यम्, उरुध्यः, जन्यः, पूर्व्यः, मध्यः, मर्तः and यिष्ठप्रः in अग्निरीशेषसम्यस्य। अयस्यो वसानाः (दितीयाबहुवचनस्यालुक्। अपो वसाना इर्व्यः) स्त्रओक्ये। कच्योसि। केम्यस्य वस्यति। वायुर्वर्षस्यः ॥ निष्केषस्य शंसाति। उरुध्यं शंसिति। जन्यंतािनः । पूर्व्या विश्वः। स्तौमैर्जनयािन नव्यम् । सूर्यः। मर्त्यः। विषष्ठिषः॥ So also the words आमुच्यावय् and आमुच्यावयाः॥

Digitized by Google

Vart: :-- The affix आषतु comes after the word सम; as समावत् वसति, समावद् गृह्गाति ॥

Vart:—न् is the substitute of नव, and the affixes वप, सनप् and स are added to it; as, नृक्षम, नृतनम्, नवीनम्॥

Vart:—To the word म meaning 'old', the affix म is added as well as the affixes ह, सम and ख e. g. भणम्, and महम्, मतनम् and भीणम् ॥

Vârt:—The affix धेय is added to the words भाग, रूप and नाम, e. g. भाग-धेयम्, रूपधेयम्, नामधेयम् ॥ This affix comes after मित्र in the Vedas, as, मित्रधेयं यतस्य ॥

Vart:—The affix अञ् comes after आग्नीभ्र and साधारण, as, भ्राग्नीभ्रम, साधारणम्॥ The feminine is formed by डीप् as भाग्नीभ्रा, साधारणी॥ All these are illustrations of the option allowed by IV. 1. 82, so that sometimes these affixes do not apply, as भग्नीभ्रा शाला, साधारणा भ्रः॥

Vart:—In the Chhandas, अञ् comes after अयवस and मरुत्, आयवंस and मारुतं in आयवंस राम्ले, मारुतं राष्ट्रं ॥

अतिथेर्क्यः ॥ २६ ॥ पदानि ॥ अतिथेः, ज्यः ॥

बृत्तिः ॥ ताद्रथ्यद्रस्यद । मतिथिद्यान्ताचतुर्यीसमर्यानाद्रथ्ये ऽभिधेये ज्वः प्रस्यया भवति ॥

26. The affix nya (+/--य) comes after आतिथे in the fourth case in construction, in the sense of "for the purpose of that".

The word तारथ्ये is understood here also. Thus भतियये इरम्=भातिथ्यम् ॥
देवात्तल् ॥ २७ ॥ पदानि । देवात्, तल् ॥
वृत्तिः ॥ तारथ्येरति निवृत्तम् । रेवशब्रात् स्वार्ये तल् प्रस्ययो भवति ।

27. The affix तल् comes after देव, without change of sense.

The anuvritti of तार्थ्य does not apply here and ceases. Thus देवता = देवः ॥ This word is always in the feminine, another example of the rule that a word derived by a svarthika affix does not always follow the gender of its primitive.

अवेः, कः ॥ २८॥ पदानि ॥ अवेः, कः ॥ वृत्तिः ॥ भविश्वव्यत् स्वार्थे कः प्रत्ययो भवति ॥

28. The affix क comes after आचे, without change of sense.

Thus भाविकः = भाविः ॥

यावादिभ्यः कन् ॥ २९ ॥ पदानि ॥ यावादिभ्यः, (कन् )॥ वृत्तिः ॥ बाव इत्येवनाहिभ्यः स्वार्ये कन् प्रत्ययो भवति ।

29. The affix कन comes after the words याव &c, without changing their sense.

Thus यादकः = यादः, मणिकः = माणिः॥

1 बाव, 2 मिल, 3 अस्यि, 4 तालु , 5 जानु , 6 लान्त्र , 7 पीत, 8 स्तम्ब ( पीतस्तम्ब पोत, स्तम्ब ) करताबु ज्याति, 10 पद्यौ लूनविपाते ( विवाते ), 11 असु निपुले, 12 पुत्र कृषिने, 13 कात वेदसमाप्ती, 14 चून्य रिक्ते, 15 दान कुस्सिते, 16, ततु सूत्र, 17 ईवस्थ ( श्रेयस्क्र) 18 ज्ञात, 19 अज्ञात , 20 कुमापीक्री— जनकानि च 21 चण्ड,

N. B. The affix कन् is added to उडण and श्रींत when denoting a season: as, उडणक बद्धः, शीतक बद्धः ॥ Otherwise उडणोऽन्नः, शीतपुरकं ॥ तुन and दियात take कन् when denoting an animal, as तुनकः or दियातकः पश्चः, otherwise तुनाहकाः, दियातो नीचः, ॥ अञ्च takes कन् when meaning 'clever', as अगुकाः सूक्ष्मदृक् otherwise अगु only. पुत्र takes कन् when meaning 'artificial', as, पुत्रको लेशादिनिर्मितः ॥ स्नात takes कन् when denoting a student who has completed his study of the Vedas, as स्नातकः ॥ शून्य takes कन् when meaning empty, as उदकादिना रिक्तोषटः शून्यकः, otherwise शून्यः प्रत्ययः i, e. बाह्यार्थ एहितः ॥ सान takes कन् when contempt is meant, as कुत्सितंशनं — सानकम् ॥ तनु takes कन् when meaning thread, as तनुकं सूत्रं स्क्ष्मतन्तुः, otherwise तनुः शरीरम् ॥ The word ending in ईययुन् takes कन्, as श्रेयस्कः ॥ The words denoting play things of girls take कन्, as कण्डुकम् ॥

लोहितान्मणौ ॥ ३० ॥ पदानि ॥ लोहितात्, मणौ, (कन्) ॥ वृत्तिः ॥ लोहितग्रहान्मणौ वर्त्तमानास्त्वार्ये कन् प्रस्ययो भवति ।

30. The affix कन comes, without changing the sense, after the word लाहित, when it means a precious stone.

Thus लोहितक: = लेहित: "Ruby". Why do we say 'when it means a pre-cious stone?' Observe, लेहित: 'red'.

वर्णे चानित्ये ॥ ३१ ॥ पदानि ॥ वर्णे, च, अनित्ये, (कन्) ॥ वृत्तिः ॥ अनित्ये वर्णे वर्त्तमानालोहितग्रहगस्त्वार्थे कन्प्रस्थयो भवाते ॥ वार्त्तिकम् ॥ लोहितालिक्षवाधनं वा वक्तस्यम् ॥

31. The affix कन् comes after लोहित, when it means color which is not permanent.

Thus लोहितकः कोपेन "red with anger." लोहितकः पीडनेन ॥

Why do we say "not permanent." Observe सोहितो गी: "a red cow". सोहितं रुधिरम् "the red blood".

Vart:—The derivative of लोहित may not take the gender of the primitive, as लोहितिका or लोहिनिका कापेन ॥

रके ॥ ३२ ॥ पदानि ॥ रके, (कन्) ॥ वृत्तिः ॥ लाक्षादिना रक्ते यो लेहितशब्दस्तमात्कन्यस्ययो भवि ।

32. The affix कन् comes after the word लाहित meaning a substance dyed red.

As, लोहितकः कम्बलः or पटः ॥ Similarly लोहितिका or लोहिनिका ग्राटी ॥

कालाश ॥ ३३ ॥ पदानि ॥ कालात्, च ॥

वृत्तिः ॥ वर्णे चानित्ये रक्तदति द्वयम्प्यनुवर्त्तते । कालग्रदादनित्ये वर्त्तमानाद्वके च कन् प्रस्यया भवति ॥

19

33. The affix कर is added to the word काछ, when it means a passing color, or dyed with color.

The word वर्णेच भनित्ये and एक्ते are both understood here. Thus कालने सुर्ख देलक्ष्यण "the face black with shame or confusion". कालक: परः 'a cloth dyed blue-black'. कालिका चारी ॥

विनयादिभ्यष्ठक् ॥ ३४ ॥ पदानि ॥ विनयादिभ्यः, ठक्॥ बक्तिः ॥ विनय इत्येवमादिभ्यः स्वार्थे ठक् प्रस्त्रयो भवति ॥

34. The affix उक् (+—क or +—क or thout changing the sense after the word विनय and the rest.

Thus वैनयिकः = विनयः, सामयिकः॥ The आ of उपाय is shortened, as, औपाविकः ।।
The word अकस्मात् should be read as अकस्मात् in order to apply इक and not क, as, आकिस्मकः ।। The दि is elided, because it is an Avyaya. See VI. 4. 149. The affix is optional by IV. 1. 82.

1 विनय, 2 समय, 3 उपायो, (उपायाद्) इस्तरनं च (औपयिक), 4 संप्रति<sup>®</sup>, 5 संमति, 6 कर्यं चित्, 7 अकस्मात्, 8 समाचार, 9 उपचार, 10 समयाचार, 11 व्यवहार, 12 संप्रहान, 13 समुस्कर्ष, 14 समूह, 15 विशेष, 16 अत्यय, 17 अस्यि, 18 कण्ड.

बाचो व्याहतार्थायाम् ॥ ३५ ॥ पदानि ॥ वाचः, व्याहतार्थायाम्, (ठक्) ॥ वृत्तिः ॥ व्याहतः प्रकाशितो ऽर्थो यस्यास्तस्यां वाचि वर्त्तमानाह्यक्शास्त्रार्थे ठक् प्रत्ययो भवति ॥

35. The affix उक् comes after वाच् when it means the purport of the message spoken by another.

The word ब्याहत means 'declared, expressed'. That which was spoken formerly by another, and which is carried by a third party as a 'tiding' or 'news', is called ब्याहतार्य ॥ Thus वाचिकं क्षययित 'he relates the verbal message'. वाचिकं श्रद्धे ॥ Some say it applies to written message also.

Why do we say "when it means a verbal message?" Observe, मधुरा वाक् हेवहत्तस्य 'the speech of Devadatta is sweet'.

तचुक्तात्कर्मणो ऽण् ॥ ३६ ॥ पदानि ॥ तचुक्तात्, कर्मणः, अण् ॥ वृत्तिः ॥ व्याद्वतार्थया वाचा यल्कर्म गुक्तं तद्विधायिनः कर्मशब्दास्वार्थे ऽण् प्रत्ययो भवति ॥ वार्त्तिकम् ॥ भण्पकरणे कुलालवरुडनिषादकर्मार चण्डालमित्रामित्रेश्यस्छन्दस्युपसख्यानम् ॥

36. The affix अण comes after the word कर्मन् occupation, when it occurs in connection therewith (i. e. when it is the result of an oral message or commission).

Thus कार्मणम् = कर्न 'an occupation of a commission agent(?)'. i. e. when an act is done in pursuance to or on hearing of a verbal message or commission.

Vart:—The words कुलाल, वरुड, निषाइ, कर्मार, चण्डाल, मित्र and आमिन take the affix अण in the Vedas. As कीलाल:, = कुलाल:; so also वारुड:, नेषाइ:, कार्मार:, चाण्डाल:, मैत्र:, आमित्र: ॥

The following words formed by अन् without change of sense, occur in

the Vedic and the secular literature:— साम्राय्यः, भातुत्रावरः, (भनुजादवरः), भानुपूकः (भनु-गता सूरेतम्) भानुषुभः, चातुष्पाभ्यः, (चतुर्भिः पादयं = ब्रह्मोदनं) राशोदनाः, (श्वांसि इन्यन्तेऽनेम) वैद्यातः, वैकृतः, वारिवस्कृतः, (वरिवः परिचर्या तन् करेति) भामायणः, भामाहायणः, सान्वपनः ॥

भोषधेरजाती ॥ ३७ ॥ पदानि ॥ ओषधेः, सजाती, (अण्) ॥ वृक्तिः ॥ भोषधिग्रस्त्राकाती वर्त्तमानास्त्रार्थे ऽष्ट्र प्रत्ययो भवति ॥

37. The affix अण् comes after आविश्व when it does not mean a species.

Thus স্মীষ্ণ থিৰাৱি "he drinks medicire". স্মীষ্ণ ব্ৰাৱি "he gives medicines". Why do we say "when not meaning a জ্ঞাৱি or species". Observe, স্মীষ্ণৱ: স্বীষ্ ক্রা সবন্ধি 'the herbs are growing in the field.'

प्रज्ञादि भ्यश्च ॥ ३८ ॥ पदानि ॥ प्रज्ञादिभ्यः, च, (अष्) ॥ वृत्तिः ॥ प्रज्ञानातीवि प्रज्ञः। प्रज्ञ इत्वेदमाहिन्यः प्राविपहिकेन्यः स्त्रार्थे ऽण प्रत्ययो भवति ॥

38. The affix and comes after the words us &c. (the words retaining their sense).

Thus माज्ञ: = मज्ञ: "a wise person", feminine माज्ञा; while माज्ञ: "a man possessed of wisdom" with feminine माज्ञा comes from मज्ञा "wisdom" by the affix of having the sense of मतुष् ("being possessed of"), taught in V. 2. 101. The मज्ञ of this sûtra comes from the root मजानाति = मज्ञ: "he who knows fully".

The word विद्तृ occurs in the list of मजादि words. It is formed by the addition of the affix शृतृ (III. 2. 124) to the root, as, विद् + शृतृ = विद् तृ nom. s. विद् तृ ॥ The very fact that we have such a from विद् a shows that the substitution of बसु for शृतृ after the word विद् taught in VII. 1. 36 (by which we get विद् तृ ) is an optional substitution, the word "optionally" being drawn in from Sûtra VII. 1. 35. The word श्रोच takes अण् when meaning 'body', as श्रोचम्; otherwise श्रोदम् 'the sense of hearing', सुद्धत् takes अण् when meaning 'a black antelope', as जोद्धतः ॥ The word कृत्य takes अण् when meaning 'a black antelope', as, आर्थः ॥

1 प्रज्ञ, 2 विणज्, 3 उशिज्ञ, 4 उल्जिङ् ( राज्जिङ् ), 5 प्रत्यक्ष, 6 विद्वस्, 7 विद्वन्, 8 बोडन्, 9 विद्या, 10 मनस्, 11 श्रोत्र शरीरे, 12 जुह्नन्, 13 कुल्ज मृगे, 14 विश्वीर्षन्, 15 चौर, 16 श्वन्तु ( श्वक्र ), 17 बोध, 18 चक्षुस् ( वक्षस् ), 19 वसु ( वस्! ), 20 एनस् ( एन्! ) 21 महत्, 22 कुञ्च ( मु-ङ् ) 23 सम्बन्तु ( सन्दन्, सम्बन्त ), 24 दशाई, 25 वयस्, 26 व्याकृत , 27 असुर ( आतुर! ) 28 रसस्, 29 पिशाच, 30 अशान, 31 कर्षापण ( का ! ), 32 देवता, 33 बन्धु, 34 बोडरा, 35 धूर्त, 36 राजाः ॥

मृद्स्तिकन् ॥ ३९ ॥ पदानि ॥ मृदः, तिकन् ॥ वृत्तिः ॥ पृच्छव्यात्स्वार्थे तिकन् प्रत्ववो भवति ॥

39. The affix तिकन् comes after सृद् (the word retaining its sense).

Thus मृत्तिका = मृद् 'mud', Of course this is also an optional affix not a nitya affix like many of the svarthika affixes enumerated in V. 4. 7.

सक्री प्रशंसायाम् ॥ ४० ॥ पदानि ॥ स, स्री, प्रशंसायाम् ॥

Digitized by Google

बृत्तिः ॥ प्रश्नंसोपाधिकोर्ये वर्त्तमानान् मृच्छब्दात्स स इत्येती प्रस्ययौ भवतः । रूपपोपवादः ॥

40. The affix स and स come after मृद् when it means 'excellence'.

This debars the affix इतप् V. 3. 66. Thus प्रश्नसा पृद् = पृस्ता or पृस्ता ॥ These two affixes are nitya or invariable, i. e. whenever superiority is to be expressed we must add these affixes. The reason for our calling it nitya is that the word अन्यतस्थाम् 'optionally' follows it in V. 4. 42, so that this affix is not optional. c. V. 4. 7, 10, &c.

वृकज्येष्ठाभ्यां तिल्तातिली चच्छन्दसि ॥ ४१ ॥ वृक, ज्येष्ठाभ्याम, तिल्, ता-तिली, च, छन्दसि ॥

बृत्तिः ॥ प्रशंसायाभित्येत । वृक्तप्र्येष्ठाभ्यां प्रशंसोपाधिकेर्ये वर्त्तमानाभ्यां यथासंख्यं तिल्तातिली प्रस्ययौ भवतभ्छन्दसि विषये । रूपपोपवादी ॥

41. In the Chhandas, the affix त्वल्(— ं ति) and तितल् come after चुक and ज्यप्त, when excellence is denoted.

The word प्रशंसायाम् is to be read into this sûtra. This also debars इत्पष् V. 3. 66. Thus बुकातिः or बुकातातिः, as, योगी मरुती बुकातातिगत्येः (Rig. Veda II. 34. 9). Similarly इचेष्टतातिः ॥

बह्वल्पार्थाच्छस्कारकाद्न्यतरस्याम् ॥ ४२ ॥ पदानि ॥ बहु, अल्पार्थात्, शस्, कारकात्. अन्यतरस्याम् ॥

बृत्तिः ॥ बहुर्यादल्पार्याच कारकाभिशायिनः श्रव्हान् छस् प्रत्ययो भवति अन्यतरस्याम् ।

42. After a word signifying much or little, comes the affix and optionally, when the word stands in agreement with a verb (as kāraka).

No especial कारक being mentioned, all cases such as accusative &c are to be taken. Thus बहूनि द्वाति = बहुचो द्दाति, बहुभिर्द्दाति = बहुचो द्दाति ॥ So also बहुभ्यः शागच्छति or बहुच आगच्छति &c. Similarly अल्पचो द्वाति = अल्पं or अल्पेन &c.

Why do we say "signifying much or little"? Observe गां रहाति, अन्यं रहाति।
Why do we say "when it is a karaka"? Observe बहुनां स्वामी "lord of many". Here the words are in genitive case and a genitive or 6th case is not a कारक or a case, dependent or related to a verb: and so the affix is not applied here,

By the word 'signifying', the synonyms of बहु and अल्प are also included. Thus भूरियो द्वाति, स्तोक्यो द्वाति ॥

This affix is to be applied only when the action refers to an auspicious act. Thus बहुशो दशाति = अभ्युरियकेषुकर्मासुः अल्पशोदशति = अनिष्टेषु कर्मसुः॥ Thus बहुशो दिहि "Give much on auspicious occasions as sacrifices &c". अल्पशो दिहि "give a little on unauspicious, occasions as funeral feasts &c".

संख्येकवचनाच वीप्सायाम् ॥ ४३ ॥ पदानि ॥ संख्या, एकवचनात्, च, ची-प्सायाम्, (शस्) ॥

वृत्तिः ॥ संस्थावाचिभ्यः प्रातिपरिकेभ्य एकवचनाच वीप्सायां धोत्यायां घस् प्रत्ययो भवति मन्दतरस्वाव्।

43. The affix रास comes optionally after crude forms denoting numbers, and words denoting units of a coin in the singular number, when a distributive sense is to be expressed (and the word is a kāraka).

Thus द्वी दो मोदको दराति — दिशो मोदको दराति "He gives two sweet-meats to each". So also विश्वः ॥ Similarly after words in the singular number as, कार्या-पणशो दराति "he gives a Karshapana coin to each". So also मापशः, पारशः ॥ That by which the sense of unit is expressed is called eka-vachana. The words karshapana &c denote quantity, but their function in the sentence is to denote one-ness i. e. one to each, though in fact many are given.

Why de we say "after Numerals and units of coin"? Observe घरं घरं इताति "he gives a pot to each". Why do we say "when a distributive sense is meant"? Observe हो इताति "He gives two". कार्पापणम् इताति "he gives a karsh-apaṇa".

This rule of ourse applies when the word is in relation with a verb viz. when it is a kâraka, and not when it is in the genitive case governing another noun, As इयोईयोः स्वामी "Lord of two each". कार्पापणस्य कार्पापाणस्य स्वामी "Possessor of a karshapanas each". In fact the work "kârakât" of the last sûtra is understood here also. This sûtra is exception to VIII. 1. 4.

प्रतियोगे पञ्चम्यास्तिसः ॥ ४४ ॥ पदानि ॥ प्रतियोगे, पञ्चम्याः, तिस ॥ वृत्तिः ॥ प्रतिना कर्मप्रवचनीयेन यागे या पञ्चमी विहिता त्वत्ताचिकः प्रत्ययो भवति । वार्तिकद ॥ तिसप्रकरणे भाषादिभ्य उपसंख्यानम् ॥

44. The affix तांच comes after that Ablative case which is ordained owing to the union with the Karma-pravachaniya word मृति ॥

This Ablative case is ordained by Sûtra II.3.11. Thus प्रदुष्ण: बासुदेवतः प्रति, अभिमन्युरर्जुनतः प्रति ॥ The anuvritti of वा "optionally" runs here also: thus it is an optional rule; we have the regular forms वासुदेवात &c, also.

Vart:—The affix तसि comes after the words मादि &c: as, भादितः, मध्यतः, पृथ्वतः, युवतः, &c. This is an akritigana, no complete list being given.

अपादने, चाहीयरुहोः ॥ ४५ ॥ पदानि ॥ अपादाने, च, अहीय, रुहोः ॥ वृत्तिः ॥ भपाराने वा पञ्चमी तस्याः पञ्चम्या ना तिसः प्रस्ययो भवति । तचेदपारानं शीवरुहोः संबन्धि न भवति ।

45. The affix affer comes after that Ablative case which has the force of an Apâdâna Kâraka, except when this

Digitized by Google

apâdâna relation arises owing to the union with the verbs हीय (passive of हा) and रह।

Thus मानत भागच्छति or मानात, so also चोरात or चोरतो बिनेति, मध्ययनतः or ध्राध्यनात् पराजयते ॥ See Sûtras I. 4. 24, 25, and 26 &c. Not so when the verbs हीय and रह govern the ablative: as, सार्थात् हीयते, पर्वताद् अवरोहति ॥ The form हीय is given in the sûtra to indicate that the verb हा whose present tense is जहाति is to be taken, and not जिहीति ॥ Thus we have भूमित, जिज्ञिहीते ० भूमेरु जिहिते ॥ How do you explain the use of "tasi" in the following well-known verse: "मन्त्रो हीन: स्वरतो वर्णतो वा"? The words here are not in the ablative, but in the Instrumental case i. e. स्वरेण वर्णन वा हीन: ॥

अतिग्रहाव्यथनक्षेपेष्वकर्त्तरि तृतीयायाः ॥ ४६ ॥ पदानि ॥ अतिग्रह, अव्यथन, क्षेपेषु, अकर्त्तरि, तृतीयायाः, (तसिः) ॥

वृत्तिः । भतिक्रम्य प्रहे ऽतिप्रहः । भचलनमञ्यथनम् । शेपो निन्हा । भतिप्रहादिविषय या नृतीया तहन्ताद्वा तस्तिः प्रत्ययो भवति सा चे स्कर्चरि न भवति ।

46. The affix tasi comes after that Instrumental case which does not denote an agent, and is governed by a verb having the sense of "to excel", "not to give way", and "to blame",

Thus बृत्तेनातिगृह्यते or बृत्ततोऽतिगृह्यते, चारिचेण or चारिन्नतोऽतिगृह्यते ॥ This means when a person of good conduct surpasses others through his conduct, he is said 'to have excelled through his conduct and character". So also वृत्तेन or बृत्ततो न व्यथते; similarly चरिचेन or चरिन्नतो &c, the sense being he does not succumb or is not moved owing to his strength of conduct or character. Similarly वृत्तेन or बृत्ततः क्षिप्तः, चरिचेण or चरिन्नतः क्षिप्तः "blamed owing to his bad conduct".

Why do we say "when not denoting an agent"? Observe देवदस्तेन सिप्तः "blamed by Devadatta".

हीयमानपापयोगाच ॥ ४७ ॥ पदानि ॥ हीयमान, पाप, योगात्, च, (तिसः) ॥
वृत्तिः ॥ भक्तर्त्तरि तृतीयया इत्येव । हीयमानेन पापन च योगो यस्य तदाचिनः शब्दात्परा या तृतीया विभक्तिरकर्त्तरि तदन्तादा तिसः प्रत्ययो अवति ।

47. And the affix tasi comes optionally after a word ending in the third case-affix, when such word is joined to the verb "hiya", or the noun "papa"; not denoting an agent.

The words झकर्ति and मृतीयायाः are understood in this aphorism. Thus मृत्तेन हीयते or वृत्ततो हीयते ॥ चारित्रेण हीयते or चारित्रतो हीयते ॥ So also in construction with the word पाप, as, वृत्तेन पापः or वृततः पापः ॥ चारित्रेण पापः or चारित्रतः पापः ॥ This

use of the affix is in places other than those where censure is meant: in other words, it comes where no censure is implied but a simple fact is mentioned. Where censure is implied, the affix tasi would come by force of the preceding aphorism V. 4. 46.

The word अकर्तिर being understood here also, the affix does not come when the 3rd case-affix has the force of an agent: as देवरनेन हीयते ।

षष्ठ्या व्याश्रये ॥ ४८ ॥ पदानि ॥ षष्ठ्याः, व्याश्रये, (तसिः) ॥ वृत्तिः ॥ नानापश्वसमाश्रयो व्याश्रयः । व्याश्रये गम्यमान पष्टपन्ताद् वा तसिः प्रत्ययो भवति ।

48. The affix tasi comes optionally after a word ending in the sixth case, when the sense is that of a partyname or faction.

Taking sides with one faction or another is called ध्यामयः ॥ Thus देवा धार्जनस्य पक्षेऽभवन् = देवा धार्जनतोऽभवन् ॥ 'The Devas became Arjunites'. So also धादिसाः क्रणेतोऽभवन् "The Adityas became Karnāites".

Why do we say "when it denotes a Party-name?" Observe, दुशस्य शासा "the branch of the tree".

रोगाद्यापनयने ॥ ४९ ॥ पदानि ॥ रोगात्, च, अपनयने, (तसि) ॥ वृत्तिः ॥ रोगो न्यापिः । तदाचिनः शब्शचा पष्टी विभक्तिः, तरम्ताद्वा त्रसिः प्रत्यवो अवति अपनयने गम्यमनि ।

49. The affix tasi comes optionally after a word denoting a disease, ending in the sixth case, when the healing of the same is denoted.

The word रोग means 'disease', and अपनयन means 'healing', 'curing'. Thus प्रवाहिकायाः प्रतीकारं कुरु = प्रवाहिकातः कुरु; so also छिईकातः कुरु ॥

Why do we say 'when healing is meant'? Observe प्रवाहिकायाः प्रकोपनंद्ध ॥ अभूततद्भावे कुञ्चित्तयोगे संपद्यकर्तरि चिवः ॥ ५०॥ पदानि ॥ अभूततद्भावे, कु, भू, अस्ति, योगे, सम्पद्य, कर्तरि, चिव ॥

वृत्तिः ॥ कारणस्य विकारकपेण भूतस्य तदास्मना भाषी ऽभूततज्ञावः । संपद्यतेः कर्त्ता संपद्यकर्ता । संपद्य-कर्त्तरि वर्त्तमानात्पातिपदिकादभूत तज्ञांव गम्यमाने कृत्रुस्ति भिर्धातुभिर्योगे ख्विः प्रत्ययो भवति ।

50. The affix chvi comes after a word, when the agent has attained to the new state expressed by the word, what the thing previously was not, and when the verbs kri 'to make', \( \mathbf{x} \) 'to be', and \( \mathbf{ag} \) 'to be' are conjoined with it.

The words अधूनतदावे are not words of Panini, but of the Vartika-Kara, and read into the sûtra by the author of Kasika. When something or somebody has become that which is expressed by the stem, then this affix धि

Digitized by Google

is added. When the cause of a thing arrives at the state of being that very thing so produced, it is said to be abhûtatadbhâva—'the state of that what it was not'. The agent of the action of attaining is called sampadya kartâ. Thus अग्रुक्त: ग्रुक्त: सम्प्राते, तं करोति – ग्रुक्ती करोति "he whitens"—when some one who is not white becomes whit: i. e. some one makes him so, then we say ग्रुक्ती कराति ॥ So also ग्रुक्त भवात, ग्रुक्ती स्वात् – मलिनं ग्रुक्ती भवित ॥ The word ग्रुक्ती is thus formed:—ग्रुक्त + श्रिन = ग्रुक्त + र्रे + (the अ of sukla is changed into र्रे by VII. 4. 32, and the whole affix is elided by VI. 1. 67) = ग्रुक्ती ॥ Similarly घरी करोति प्रयूप 'he makes a jar of the clay': घरी भवित, घरी स्थात ॥

Why do we say 'becoming that what it was not'? Observe शक्तं करोवि 'he makes white'. Here the thing that has been made white is not expressed, and hence no affixing takes place.

Why do we say "when conjoined with the verbs क, सू and अस?"
Observe अग्रुक्त: ग्रुक्ते जायेत The verb here is जन् 'to produce', and hence no affixing. Why have we used the words sampadya kartari 'the agent that has attained', for even without their use, the words abhûta-tadbhava 'becoming what the thing previously was not', would imply that the attainment was of the agent? The use of sampadya-kartari shows that the attainment spoken of here should be of the 'agent', and not of any other kâraka, as, अवेवगृहे देवगृहे अविति 'becoming in the temple what was not before in the temple; such as a tree &c'. Here the kâraka is locative and not agent, and the becoming of what the thing previously was not refers to location and not to agency. Hence no affix is added here.

अर्क्सनश्चश्चश्चेतोरहोरजसां लोपश्च ॥५१॥ पदानि ॥ अरुस्, मनस् , चश्चष्,चेतस् रहस् , रजसाम् लोपः, च ॥

वृत्तिः ॥ मरुः प्रभृतीनामन्तस्य लोपो भवति च्चित्र प्रत्ययः ।

51. The affix chvi comes after the words arus, manas, chakshus, chetas, rahas, and rajas, and there is elision of their final consonant.

The affix च्चि would have come after these words by force of the last sûtra which is of universal application: the present sûtra is made in order to teach the elision of the consonant. Thus अनुरुद्धः सम्पद्धते, तं करोति=अरू करोति, अरू स्थान्॥ So also उन्मनी करोति, भवति or स्थान्, so also उच्चू, विचेती, विरक्ष, and विरजी करोति or भवति or स्थान्॥ The short उ of अरू and चाहु is lengthened by VII. 4. 26, and the अ of the other words is changed into t by VII. 4. 32.

विभाषा साति कार्त्स्न्ये ॥ ५२ ॥ पदानि ॥ विभाषा, साति कार्त्स्ने ॥ वृत्तिः॥ अभूततदावे क्रुश्चस्तियोगे संपद्यकर्त्तित सर्वमनुवत्तेते । अस्मिन्विषये विभाषा सातिः प्रत्ययो भवति कार्ष्यवे गम्यमाने । 52. The affix sati may be employed optionally in the sense of chvi, when something is changed in all its parts into something else.

The whole phrase "when the agent has attained to a state it previously had not and the verbs kri, bhû and asti are in conjunction", is understood here. The affix साति is employed when the original is changed in its totality (कृत्सन). Thus अग्रिसाइ भवति शस्त्रम् " the whole weapon is in a blaze—has become fire". We may also say अग्री भवति शस्त्रम् ॥ So also उदक्साइ अविष स्वणम् or उदक्षी भवति स्वणम् "The salt becomes all water".

Why do we say "in its totality"? Observe एकदेशेन पर: शुक्की भवति "the cloth whitens in part".

The word "optionally" shows that the affix chvi also comes in the same sense. While the optional affixing of these terminations chvi, sati &c is governed by the Maha-vibhasha of satra IV. 1. 82 (see V. 3. 1).

अभिविधी संपदा च ॥५३॥ पदानि ॥ अभिविधी, सम्पदा, च, (साति)॥ चुत्तिः ॥ भभिविधिपंभिष्याप्तिः । भभिविधी गम्यमाने स्विविषये साविः प्रस्ययो भवित संपदा योगे, चकाः चरकुश्वास्तिभिष्य ।

53. The affix sati comes after a word in the sense of chvi, when it is in construction with the verb sam-pad, and the meaning is that all things of a kind are changed into some thing else, though partially.

The word भाभविशि: means 'pervasion'. The force of the word च in the sûtra is that the same sense is expressed when the verbs क, भू and अस are in construction as well. By drawing the anuvitti of the word vibhasha into this sûtra, we may, in the alternative, employ the affix च्चि in the same sense of abhividhi: but then it must be followed by the verbs क, भू and अस only and not by the verb संपद ॥

Thus भग्निसान् संपद्यते or भग्निसान् भवति; उदक्तसान् संपद्यते or भवति &c. Or, उदकी भवति or भग्नी भवति ॥

What is the difference between the words abhividhi and kartsnya of these two sutras? Where all things of similar origin get changed, though it be partially only, it is called abhividhivikara. As, अस्यां सेनायाम उत्पातन सर्वत्र स्वाच्य अग्नियान् सम्पदाते; or वर्षास सर्वम् त्रवनम् उदक्तान् सम्पदाते ॥ Here सर्व has the force of मकार कार्यन्त्रे, namely, all things belonging to the kind of weapons such as swords, lances and all things of the nature of salt, but not these things individually in its totality. While the word kartsnya means that one thing in all its parts assumes the form of another thing. In short, the difference between these two words is this: when one object is changed in all its parts,

Digitized by Google

19a

it is kartsnya change, when many objects are changed in some of their parts, it is abhividhi change.

तद्धीनवचने ॥ पद्गिन ॥ ५४ ॥ तद्धीनवचने, (साति ) ॥

बुत्तिः । अभूततद्वावद्दाते निवृत्तम् अर्थान्तरोपादानात् क्रुभृद्धितयोगे संपदा चेति वर्तते । तद्दथीनं सदावत्तं तद्द्यामिकामित्वर्यः । स्वामिसामान्यमीशितव्यसामान्यं च तद्दथीनश्रव्देन निर्दिश्यते । स्वामिविशेषवाचिनः मातिपदिकारिशितव्ये ऽभिधेये सातिः प्रत्ययो भवति क्रुभृद्धिनिः संपदा च योगे ।

54. The affix sati comes after a word expressing 'a master or lord', in the sense of 'dependent upon this', when it is in conjunction with the above verbs kri, bhû asti, and sam-pad.

The anuvitti of अभूततज्ञां ceases here, as a different sense altogether is assigned to the affix. The anuvitti of the four verbs Kri &c, however, runs into the sûtra. The word तर्भीन means 'under the supremacy or control of that', 'under the proprietorship of that'. Proprietor in general and the object of rulership in general are indicated by the word tadadhina. Thus राजाभीनं करोति = राजसात् करोति "he (a king) brings it (a kingdom) under his dominion". Similarly राजसात् स्थात् or भवति or संपद्यते ॥ So also ब्राह्मणसाद् भवति, करोति, स्थात् or संपद्यते ॥

देये त्रा च ॥ ५५ ॥ देये, त्रा, च ॥

बृत्तिः ॥ तर्थीनवचनइत्यतुवर्त्तते । तस्य विशेषणं देयमहणम् । दातव्यं देयं, तद्धीने देये चा प्रत्ययो भवाते
चकारात्वातिम क्रुमुक्तिनिः संपदा च योगे ।

55. The affix tra comes in the sense of 'to be given to that', as well as the affix sati, in conjunction with the above verbs kri, bhû, asti and sampad.

The phrase "dependent upon that" is understood here also. The word देख qualifies the above phrase. When a thing which is known as a proper gift for the Brahmanas, is put under their control by offering it to them, then the affix tra is employed. Thus ब्राह्मणाधीनं देखं करोति = ब्राह्मणना or ब्राह्मणसात् करोति "He gives it to the Brahmanas, as it is an object which ought to be given to them". ब्राह्मणना नवति "it becomes given to the Brahmans". So also with बात् and स्वयति ॥ Why do we say "when the sense is that of to be given"? Observe राजसाद नवति राष्ट्रम् ॥

देवमनुष्यपुरुषपुरुमत्र्येभ्यो द्वितीयासप्तम्योर्वहुलम् ॥ ५६ ॥ पदानि ॥ देव, म-नुष्य, पुरुष, पुरु, मत्येभ्यः, द्वितीया, सप्तम्योः बहुलम्, त्रा ॥

वृत्तिः ॥ सातिर्निवृत्तः त्राप्रस्ययो ऽनुवर्त्तते । देवादिभ्यः प्रातिपद्किभ्यो द्वितीयासप्रम्यन्तेभ्यः वा प्रस्ययो भवति बहुलम् ।

56. After the words deva, manushya, purusha, puru and martya ending in the 2nd or 7th case, the affix tra

is diversely employed, having the force of the accusative or locative case.

The anuvritti of sâti ceases, that of trâ continues. The verbs kri, bhû and asti also have no scope here. This is a general sûtra. Thus देवाब् गच्छति - देवचा गच्छति, देवेषु वसाति - देवचा वसति ॥ So also मनुष्यचा, पुरुषचा, पुरुषा, and मर्स्थवा ॥

By using the word 'diversely' in the aphorism it is intended that the affix comes in this sense after other words also; as बहुवा जीवतो मनः ॥

अन्यक्तानुकरणाद्यज्ञवराद्धादिनितौ डाच्॥ ५७॥ पदानि॥ अन्यकानुकरणात्, घच्, अवराद्धात्, अनितौ डाच्॥

वृत्तिः ॥ यत्र ध्वनावकाराव्या वर्णा विशेषक्रपेण म व्यज्यन्त सा ऽव्यक्तः । तस्यानुकरणमध्यक्तानुकरणम् । द्यन् अवरार्ष्वं यस्य तद् द्यज्ञवरार्धम् । अवरशब्शेषकर्षे । यस्यापकर्षे क्रियमाणे सुष्ठ न्यूनमर्खे द्याच्कं संपद्यते तस्माद्व्यक्तानुकरणादनितिपराङ्डाच्यस्ययो भवति ।

57. The affix dach comes after the half of a word denoting an imitation of an inarticulate sound, when such half consists of at least two syllables, and when it is not followed by the quotation-mark 'iti'.

The sound in which the letters of one are not distinctly expressed is called avyakta 'unmanifest' or 'inarticulate'. The imitation of such a sound is called avyakta-anukarana. That whose half consists of at least two syllables is called dvyajavarardha, that is a polysyllabic word of four syllables or more when doubled, the smallest number of whose vowels are two, not less, when halved. The phrase "when joined with kri, bhû and asti" is understood here. The affix comes after that word which when reduplicated is such that its half (ardha) is at least (avara) of two syllables (dvyach). When the affix sig is added there is reduplication of the word. That is first the word is reduplicated and then the affix is added. Thus year is a sound imitation word. By reduplication it becomes परपरत् (e. g. परत्+परत् = परप् परत् the final a of the first word is changed in to the form of the next letter a, and then for two q one is substituted by VI. 1. 100). Thus qeqeq avila = qeqeq करोति "he makes a sound like patat patat". So also with भवति and स्वात ॥ So also इमहमा करोति, भवति or स्वान् ॥ The final अन् of परपटन् is elided by VI. 4. 143 before the affix जान having an indicatory इ, the real affix being भा ।।

Why do we say "when it is name of an imitative sound?" Observe इपन् करोति "it makes or turns to stone". Why do we say "after that half which consists of at least two vowels"? Observe यन् करोति 'he utters the exclamation srat'. Why do we say "at least"? Observe ख्रस्ख्र करोति where the half consists of more than two syllables and the rule still applies. So

oby Google

also चपरचपरा करोति ॥ Why do we say "when इति does not follow"? Observe परिति करोति (VI. 1. 98). The च of दाच् is for the sake of accent, it prevents the circumflex (swarita) accent. Thus, प्रपर्ते + अंशि ॥ Here first the आ of आसि which was udatta, becomes anudatta by VIII. 1. 28. Then by VIII. 2. 5, और of दा and आ of आसि coalesce into an udatta आ, as प्रप्रासि ॥ But then comes in rule VIII. 2. 6 which would make this आ optionally svarita, the indicatory च prevents it. Some read द्वाजनस्थात, the whowever does not change the sense.

कृञो द्वितीयतृतीयशम्बवीजात्कृषी ॥ ५८ ॥ पदानि ॥ कृञः द्वितीय, शम्बः, बीजात, कृषी, (डाच्) ॥

वृत्तिः ॥ द्वितीयतृतीयादिभ्यः शब्देभ्यः कृषाविभिषेयायां डाच् प्रत्ययो भवति कृञो योगे नान्यव ॥

58. The affix dach comes after the words dvitiya, tritiya, samba, and bija when connected with the verb kri, and meaning to plough in such a way.

The repetition of the word क in this sûtra indicates that the मू and आस्ति are not to be taken. Thus दितीया करोति = दितीयं कर्षे (= विलेखनं) करोति 'he makes the second ploughing of the field'. So also मृतीया करोति, ग्रम्या करोति 'he makes the field ploughed contrariwise to what it was ploughed before = अनुलेम् कुएं क्षेत्रं पुनः प्रतिलोगं कृपात ॥ So also बाजी करोति = सहवीजेन विलेखन करोति ॥

Why do we say when meaning "to plough"? Observe दितीयं करोति

संख्यायाश्च गुणान्तायाः ॥ ५९ ॥ संख्यायाः, च, गुणान्तायाः, (डाच्) ॥ वृत्तिः ॥ कृत्र इत्यतुवर्त्तते, कृषाविति च । संख्यावाचिनः शब्दस्य ग्रणशब्दो ऽन्त समीपे यत्र संभवति सा संख्या गुणान्तेत्युच्यते । तादशास्त्रातिपविकात्कृषावीभधेयायां जाच् प्रत्ययो भवति कृत्रो योगे ॥

59. The affix dach comes after a Numeral followed by the word guna, the sense being to plough so many times.

The word क्र is understood here. Thus दिशुणा or विशुणा करोति क्षेत्रम् "he ploughs the field twice or thrice" = दिशुणं विलेखनं करोति क्षेत्रस्य ॥

Why do we say "when meaning to plough"? Observe दिशुणां कपेति रज्जुच् "he doubles the rope".

समयाख यापनायाम् ॥ ६० ॥ पदानि ॥ समयात्, च, यापनायाम्, (डाच्) ॥ वृत्तिः ॥ कृम रुखेर । कृपाविति निवृत्तम् । कर्तन्यस्यावसरमाप्तिः समयस्तरयातिकमणं यापना । समयस् श्रद्धाव्यापनायां गम्यमानायां डाचू प्रस्वयो भवति कृमो योगे ॥

60. The affix dach comes after the word samaya when so follows, when the sense is that of 'neglecting'.

The word क is understood here also. The anuvitti of कृष ceases. The getting of leisure from the duties is called समय or 'time'; the neglect or loss of such time is meant by the word यापना ॥ Thus समया करोति - कालकीपं करोति

'n

(अस में पारवहतं, भ्वः परभ्वो वास्त्र समब इरेबवं दो बहुषु दिवसेषु अतिवर्षते, स एवसुच्यते) 'who procrastinates'. Why do we say when the sense is that "neglecting"? Observe समवं करोति "he makes time".

सपत्त्रनिष्पत्त्राद्तिव्यथने ॥ ६१ ॥ पदानि ॥ सपत्र, निष्पत्त्रात्, अतिव्यथने ॥ वृत्तिः ॥ कृत्र इत्येद । सपत्रनिष्पत्रशब्दाभ्यानतिव्ययने डाच् प्रत्ययो अवति कृत्रो बोगे सति ॥

61. The affix dach comes after the words sapatra, and nishpatra followed by the verb kri, when the sense is that of causing intense pain.

The word कु is understood here also. The word ati-vyathana means violent pain. Thus सपना करोति पूर्व ध्याधः = सपनं धरमस्य धरीरे प्रवेशयित "the hunter pierces the stag with the arrow so violently that the feathered part of the arrow also enters the body". So also निष्पना करोति = धरीराण् छरमपरपार्थे निष्कामवित "he pierces so voilently that the arrow entering one side comes out of the other with its feathers". Why do we say when meaning to cause violent pain"? Observe सपनं वृक्षं करोति अनुसंचकः, निष्पनं वृक्षतनं करोति अनुमिशोधकः ॥

निष्कुलान्निष्कोषणे ॥ ६२ ॥ पदानि ॥ निष्कुलात्, निष्कोषणे, (डाच्) ॥ वृत्तिः ॥ क्रम इत्येव । निष्कुलशब्दानिषकोषणे वर्त्तमानात्क्रमो योग डाच् प्रत्ययो भवति ॥

62. The affix dach comes after the word nishkula followed by the verb 5, when the sense is 'to disembowel'.

The verb क should be read into the sûtra. The word निष्क्रीषण means to bring the inner organs out, or to eviscerate. Thus निष्क्रला करोति पश्च "he disembowels or guts the animals". निष्कुला करोति शांडिगम "he takes out the kernel or seeds of the pomegranite". Why do we say "when meaning to disembowel or take out the kernel"? Observe निष्कुलान करोति शम्म "he makes the enemies family-less".

सुखप्रियादानुलोम्ये ॥ ५३ ॥ पदानि ॥ सुख, प्रियात, आनुलोम्ये (हाच्) ॥ वृत्तिः ॥ सुखप्रियशस्त्रामानुलोम्ये वर्त्तमानाम्यां कृत्रो योगे डाच् प्रस्रवे मवति ।

63. The affix dach comes after the words sukha and priya, followed by kri, when the meaning is ('to concede' gratify') 'to go with the grain'.

The word आनुलोभ्य means 'agreeability', 'to conform to the wishes of the object of adoration'. Thus झुखा करोति, प्रिया कराति स्वामिनम् = स्वाम्यदिश्वित्त मारा भयित "tries to please the heart of the master &c". This affix comes when, while doing a pleasant or agreeable thing, the idea is to please another by such an act. Otherwise observe: झुखं करोति or प्रियं करोति भौषधपानम् "the drinking of medicines gives pleasure &c".

🕠 दुःखात्प्रातिल्रोम्ये ॥ ६४ ॥ 🏻 पदानि ॥ दुःखात्, प्रातिल्रोम्ये, (डाच्) ॥ 🕡

Digitized by Google

#### वृत्तिः ॥ क्रम इत्येव । दुःखग्रहग्रत्यातिपरिकात्मातिलोम्य गम्यमीने डाच् प्रत्यवो भवति कृत्री वीगे ॥

64. The affix dach comes after the word duhkha followed by kri, when meaning to do something against the grain or "to contravene".

The verb ह is understood and pratilomya means 'to oppose' or "to act against another's wishes", "to pain the heart of one's master &c". As द्व:खा करोति मुखा "the servant pains the master".

Why do we say "when meaning to go against the grain"? Observe द्वारं करोति करमन्॥

शूलात्पाके ॥ ६५ ॥ पदानि ॥ शूलात्, पाके, डाच् ॥ कृषिः ॥ क्रम इत्येव । शूलग्रव्हात्पाकविषये डाच् प्रत्ययो भवति क्रमो बोग ॥

65. The affix dach comes after the word sula followed by kri, when the sense is that of roasting.

Thus शूले पचित = शूला करोति मांसम् "he roasts the meat on a spit". Why do we say "when meaning to roast"? Observe शूलं करोति कर्झम् "the bad food causes colic".

सत्यादरापथे ॥ ६६ ॥ पदानि ॥ सत्यात्, अरापथे, (डाच्) ॥ वृत्तिः ॥ कुम इत्येव । सत्यवस्तादरापथे डाच् प्रत्ययो भवति कृमी योगे ॥

66. The affix dach comes after the word satya; followed by kri, when not meaning to swear.

The word सत्य means 'truth' as opposed to 'falsehood'. Sometimes it means to swear, as in the sentence "सर्थेन शापथेद् विषय्"॥ This latter sense is prohibited. Thus सत्या करोति वनिक् भाण्डम् "the merchant concludes the bargain of the goods i. e. he settles that he will purchase these wares". Why do we say 'when not meaning to swear'? Observe सत्यं करोति ब्राह्मणः "the Brahmana swears".

मद्रात्परिवापणे ॥ ६७ ॥ पदानि ॥ मद्रात्, परिवापणे, (हाच्) ॥
वृत्तिः ॥ क्रम इत्येव । मद्रग्रन्शस्परिवापणे डाच् प्रत्ययो भवति क्रमो योगे ॥

67. The affix dach comes after the word madra followed by kri, in the sense of 'to shave'.

The word परिवापण means 'to shave' 'to raze'. The word मह means 'auspicious'. Thus मङ्गलं गुण्डनं करोति = महा करोति ॥

Vart:—So also after the word भद्रा; as भद्रा करोति मापितं कुमारं "the barber shaves the hair of the boy on the auspicious occasion".

Why do we say when meaning 'to shave'. Observe मह or मह करोति ॥

# समासान्ताः ॥ ६८॥ पदानि ॥ समासान्तः ॥

वृत्तिः ॥ अधिकारीयमापार्परिसमाप्ते,में प्रत्यवा विहितास्ते समासस्यान्तावयवा एकदेशा भवन्ति, तर्षह-जैम गृद्यान्तरति वेदितव्यम् ।

68. The following affixes are added to the ends of compounds without changing their sense.

This is an adhikara or regulating sûtra: and governs all sûtras upto the end of this chapter. All the affixes to be ordained here after become the final part and integral portion of a compound, so that whenever a compound is formed, these affixes must be added to complete the compound. affixes are useful in forming the Avyayî bhava, the Dvigu, the Dvandva, the Tatpurusha and the Bahu-vrlhi compounds: in fact so long as these affixes are not added, the compounds do not get the designation of Avyayibhava &c. Thus उप + राजन् - उपराजन्: now before this word can be properly called an Avyayîbhava, we must elide the final अन् by adding the samasanta affix टच (V. 4. 108), and we get the form उपराज, to which अम् is added by II. 4. 83 and we have उपराजम, so also अधिराजं॥ So also बिपुरी, निपुरी the samasanta घ being added to पुर by V. 4. 74, then the feminine affix हीए by IV. 1. 21, the whole word द्विपुर being called Dvigu. So also, करकायलियानी and शह्यानुपुरिणी ॥ Here the affix दान (V. 2. 128) is added to the whole, samasanta word करकाराज &c which gets the name of Dvandva. Similarly विधुरः (विगतीधुरः), वैधुरः (वगतीधुरः). Here the whole samasanta (V.4.74) word gets the name of Tatpurusha, and hence the first member retains its accent by VI.2.2, namely udatta. (phit IV.12and 13) उपेशुंर, श्रीच-र्करः being Bahuvrihi, the first member retains its accent, namely acute on the final. as उचैः, नीचैः have been taught as antodatta in the very list of Svaradi (I. 1. 37).

As a general rule all affixes come at the end of a word (II. 1. 2), what is the use of employing the word "anta" in this sûtra? It means that when words like avyayîbhâva &c are employed, they mean words having those affixes already at their end. Thus the Dvigu compound of दि + पुर - दिपुर् + अ (V. 4. 74) = दिपुर : so that when rule IV. 1. 21 says that the feminine of Dvigu compounds ending in अ take &, it refers to Dvigu compounds which have already taken the samasânta affix अ, otherwise the rule IV, 1. 21 would not have applied, for strictly speaking द्विपुर ends in & and not in अ अ Similarly rule V. 2. 128 ordaining इनि after Dvandva compounds, means that the affix comes after a Dvandva compound that has already taken the samasânta affix इन् (V. 4. 106), as कोश + निषद = कोश + निषद + रच् (V. 4. 106) कोशनिष्दं, कोशनिष्दिनी अ

न पूजनात् ॥ ६९ ॥ पदानि ॥ न, पूजनात् (समासान्ताः) ॥

वृत्तिः ॥ यान् शब्दातुपाराय समासान्ता विधीयन्ते राजाहः सिखिश्यष्टजित्येवमारीन् वरा ते पूजनात् पूजनः वचनात्वारे अवनित स्वासान्तो न भवति ॥

वार्त्तिकम् ॥ पूजायां स्वतिप्रहणं कर्तव्यम् ॥ वा॰ ॥ प्राग्बहुब्रीहिप्रहणं च कर्त्तव्यम् ॥

69. The samasanta affixes are not applied to those words, the first member of which is a word expressing praise.

Later on will be mentioned certain words' which when standing as member in a compound take these samasanta affixes. The present rule prohibits the application of those affixes when such words are preceded' by a word expressing praise. Thus V. 4. 91 ordains the affix स्पू when the wodr राजन् enters a compound, as, महा + राजन् = महा + राजन् + रच् = महाराजः, and not महा-राजा ॥ But सराजा, अतिराजा, so also सुगीः, अतिगीः (V. 4. 92 prohibited).

Vart:—The word expressing praise must be सु or सति and not any word expressing praise in general. Therefore, the prohibition does not apply in परमराञ्च: and परमगद: ॥

Vart:—This prohibition applies up to sûtra V. 4. 113 exclusive. Thus सुसक्य:, मतिसक्य:, स्वक्ष:, भत्यक्ष:, here the affix पच् (V. 4. 113) is not prohibited.

किमः क्षेपे ॥ ७० ॥ पदानि ॥ किमः, क्षेपे, (समासान्तः, न) ॥ वृत्तिः ॥ क्षेपे बः किश्वब्दस्ततः परस्य समासान्ती न भवति ॥

70. The samasanta affix is not applied to a word preceded by fau in the sense of reproach.

Thus कि + राजन् = किराजन् as किराजा यो न रक्षति "He is no-king who does not protect". किसखा योऽभिद्वहाति, किमीयों न वहति ॥ (V. 4. 91, V. 4. 92, II. 1. 64). The compounding here takes place by Rule II. 1. 64.

Why do we say 'when meaning reproach"? Observe कस्य राजा = किराज

नञस्तत्पुरुषात् ॥ ७१ ॥ पदानि ॥ नञः, तत्पुरुषात्, (समासान्तः, न)॥ वृत्तिः ॥ परे वश्यमाणा वे राजारयस्तरन्तानत्पुरुषास्तमासान्तो न भवति ।

71. The samasanta affix does not come after a Tatpurusha compound of words like rajan &c, herein taught, when the negative pariicle \(\frac{1}{2}\) precedes them.

Thus अराजा, असला, अगोः (V. 4. 91 and 92 prohibited). Why do we say "after a Tatpurusha compound?" The same words preceded by the negative particle will take the samasanta affix when forming compounds other than Tatpurusha, as अण्यो मानवकः, अधुरं शक्दम् ॥ (V. 4. 74 applied).

पयो विमापा ॥ ७२ ॥ पदानि ॥ पथः, विभाषा, (समासान्त) ॥ वृत्तिः ॥ नमस्तत्पुरुषादिति वर्तते। नमः परो वः पथिन्त्राब्दस्तद्न्तात्तसुरुषात्वनातान्ते विभाषा न भवति ॥

. 72. The samasanta affix does not optionally come after a Tatpurusha compound of the word पথিনু with নহা।

This declares an option, where under the last sutra the omission would have been necessary. Thus अपयम् or अपन्याः ॥ (See V. 4. 74 and II. 4. 30).

बहुत्रीही संख्येये दजबहुगणात् ॥ ७३॥ पदानि ॥ बहुत्रीही, संख्येये, दच्, अधह, गणात्॥

वृत्तिः ॥ संख्येये यो बहुव्रीहिर्वर्त्तते तस्मारबहुगणान्ताङ्क्ष्य् प्रत्ययो भवति ॥ वार्त्तिकम् ॥ उच् प्रकरणे संख्यायास्तरपुरुषस्योपसंख्यानं कर्तव्यं निश्चित्तार्ध्यम् ॥

73. The affix dach comes after a Bahuvrîhi compound denoting numeral, except when the last term of such compound is bahu and gapa.

This Bahuvrihi is formed by rule II. 2. 25. Thus इपक्शाः, दर्पावधाः, इपविधाः, अपिकशाः, भासमद्शाः, अर्देदशाः, अधिकत्शाः, दिवाः, पंचपाः, पंचरशाः ॥

Why do we say 'denoting a numeral'? Observe चित्रसः, स्वलसः ॥ Why do we say 'not after bahu and gaṇa"? Observe, उपवस्तः, उपगणः ॥ The difference here is in the accent for had उच्च been added, it would have made the final of उपगण acute, but it not being so, the first member retains its accent, namely acute on the first.

Vart:—The Tatpurusha compouds of numerals like निश्चिष &c, take also the affix उच्।। Thus निर्गतानि विश्वतः = निश्चिशानि वर्षाणि देवरत्तस्य 'Devadatta is more than thirty years old'॥ निर्गतिश्विश्वतांग्रुलिभ्य = निश्चिशः एकूः 'the sword is more than thirty fingers long'.

त्रदुक्पूरच्यूःपथामानक्षे ॥७४॥ पदानि ॥ त्रदुक् ,पूः, अप् , धूर् , पयाम्,अ,अनक्षे ॥ वृक्तिः ॥ बहुन्नीहाविति न स्वर्धते । सामान्येन विधानम् । ऋक् पुर् भए धुर् पथिन् इत्येवमन्तानां समासा-नामकारः प्रत्ययो भवति समासान्तो प्रक्षे न ॥

74. The affix a comes after rik, pur, ap, dhûr and pathin when finals in a compound, but not so when dhûr is in conjunction with aksha.

The anuvritti of the word bahuvrihi does not enter here. It applies to all compounds in general. The word अनसे qualifies धूर, as it cannot qualify the words इन्ह &c.

Thus अनृष्यः बह्नुष्यः, अर्द्धर्षः, pla: as, ललाटपुरम्, नान्तीपुरम्॥ ap as, द्वीपम् = (द्विर्गताः आपो वस्मिन्) = द्वि + अप् = द्वि + द्वप् (VI. 3.97) = द्वीपं, अन्तरीपम्, समीपम् ॥ dhur, as, राजपुरा, महाधुरा॥ pathin, as, अलपयः ॥

Why do we say "when not in conjunction with অধা?" Observe, সমুদ্ৰ : = সমুসু:, হুডুমুমু: ॥

The words अनुष: and बहुष: apply to students of Rik: thus अनुष: means "a boy who has not read the Rik". बहुष: "a Brahmana who has read many

Digitized by Google

Rig verses". The affix भ is not applied when it refers to the Vedas, as अनृद्ध सान, बहुद्ध सुक्तन् ॥

अच् प्रत्यन्ववपूर्वात्सामलोम्नः ॥ ७५ ॥ पदानि ॥ अच् प्रति, अनु, अव, पूर्वात्, साम, लोम्नः ॥

वृत्तिः ॥ प्रति भन्न भव इत्यवपूर्वान्सामान्ताह्मोमान्ताच समासार्च् प्रत्यवो भवति ॥

कृष्णोरक्पाण्डुपूर्वाया भूमेरच् प्रत्ययः स्पृतः । गोरावर्याभ नद्याभ संख्याया उत्तरे यदि ॥

75. The affix ach comes after the words saman and loman, when prati, anu and ava precede them.

As प्रातसानम्, अनुसानम्, अवसानम् ॥ प्रतिलोगम्, अनुलोनम्, अवलोनम् ॥

Vart:—The affix अन् comes after the word भूमि preceded by the words कुरज, उर्ज, पाण्डु, and also after the words गारावरी and नहीं when preceded by a numeral. As, कुरजभूमः पाण्डुभूमः, उरुग्भूमः ॥ पञ्चनरम्, सप्तगोरावरम् (see II. 1. 20).

Vart:—The affix अच् is added to भूमि when preceded by a numeral. As, दिसूमः प्रासादः, विभूमः &c, द्वाभूमकं सूर्ष ॥ This affix is added to words other than those mentioned above: as पद्मनामः, ऊर्णनाभः, समराचः, विद्यायः, अराषः ॥ Here the affix अच् is added to नाभि and राषि ॥ All this can be done by dividing the above sûtra into two parts viz. (1) अच् (2) प्रस्वन्व &c. That is अच् comes after all compounds and (2) after सामन and लोमन preceded by प्रति &c.

अक्षणो ऽदर्शनात् ॥ ७६ ॥ पदानि ॥ अक्ष्णः, आदर्शनात्, (अच्) ॥
बृत्तिः ॥ भजित्यनुवर्त्तते । वर्शनावन्यच यो ऽक्षिशक्तस्तवन्ताव्च प्रत्ययो भवति ॥

76. The affix ach comes after the word akshi when not meaning 'the eye'.

The word अन् is understood here. Thus लवणासम, पुञ्तरासम् ॥ These are Tatpurusha metaphors formed by II. 1. 56.

Why do we say "when not meaning the eye"? Observe ब्राह्मणिस ॥ How do you explain the forms करासः, गरासः, which apparently contradict this rule, because करास is a many-holed leather horse-veil through which the horses can see, and so also गरास is a window through which men see? This is no fault. The word इर्गन in the sûtra does not mean 'to see', here, but is a synonym of 'eye'.

अचतुरविचतुरसुचतुरस्रीपुंसथेन्वनडुहर्क्सामवाङ्मनसाक्षिभुवदारगवोर्वष्ठीवप-दृष्ठीवनकंदिवरात्रिदिवाहार्देवसरजसनिरश्चेयसपुरुषायुषद्व्यायुष्ट्यायुष्य्यंजुषजातो क्षमहोक्षवृद्धोक्षोपञ्चनगोष्ठश्वाः॥ ७७॥ पदानि॥ अचतुर, विचतुर, सुचतुर, स्त्रीपुंसी, धेन्वनडुह, ऋक्साम, वाङ्मनस, अक्षिभुव, दारगव, उर्वष्ठीव, पद्ष्ठीव, नकं दिव, रात्रिन्दिव, अहार्देव, सरजस, निश्चेय्स, पुरुषायुष, द्व्यायुष, त्र्यायुष, ऋग्यज्ञुष, जातो-स, महोस, वृद्धोस, उपञ्चन, गोष्ठश्वाः॥ वृत्तिः ॥ अण्यत्ययान्ता एते शब्दा निपात्यन्ते । समोस व्यवस्थापि निपातनोदेव प्रतिपत्तव्या । वार्त्तिकम् ॥ चतुरो ऽज्यकरणे प्रयुपाभ्याष्ठपसंख्यानम् ॥

77. The following words are irregularly formed by adding the affix ach:—achatura, vichatura, suchatura, stri-punsau, dhenv-anaduhau, rik-same, van-manase, akshi-bhruvam, dâra-gavam, ûrvashthîvam, padashthîvam, naktam-divam, râtrim-divam, ahar-divam, sarajasam, nih-sreyasam, purushâ-yusham, dvyâ-yusham, tryâ-yusham, rig-yajusham, jâto-kshah, maho-kshah, vriddho-kshah, upasunam, and go-shthasvah.

The first three of these words are Bahuvrihi: अचतुरः = अहस्यान्यविध-मानानि वा चस्वारि यस्य 'that whose four are absent or non-existent'. विचेतुरः = वि-गतानि चस्वारि यस्य "whose four are gone". शुचतुरः = ग्रोभनानि चस्वारि यस्य 'whose four are good".

The next eleven words are Dvandva compounds. They are clear Thus स्त्री च पुनांच = स्त्रीपुंसी 'the man and woman' but not here स्नियाः पुनान् (स्त्रिवं प्रति पुनान् शूरः) = स्त्रिपुनान् "a brave towards women only ". धेतुम अनद्भाम = धेन्वनद्वही "cow and bull". ऋक् च साम च = ऋक्सासे "the Rik and the Saman". बाक् च मनम = वाक्मनसे "the speech and mind". अक्षि च भुवा च = अक्षिभुवम् "the eye the brow". The compound is singular as being parts of members of human body, (II. 4. 2). वाराभ गावभ = तारगवर्ष "the wives and cows". राभि भ दिवा भ = रात्रिविष् ॥ करू + मष्टीवन्तो + अच् = क्वंष्टीवम् ॥ Here the final syllable (called हि) is elided : so also पारी + अष्टीवन्ती = पर् + अष्टीव् + अच् = पर्श्वीवम् ॥ नन्तं च दिवा च = नन्तंदिवं 'by night and day'. These are two indeclinables having the force of locative, and this compounding is also irregular. The words महर and दिश both mean 'day': the compound महर्दिवम् is not, however, a superfluous compound of two synonyms. It is used here in a distributive sense = भाइत्यहाने "day by day". The word सरञ्जान is an Avyaylbhava, meaning 'all', as सुरजसुमभ्यवहरात ॥ The affix does not come when it is a Bahuvrihi: as सह+रजसा=सरअः प्रमुखन्॥ The word निः भेवसं = निश्चितं श्रेयः and is a Tatpurusha: but not so in निश्चेवस्कः प्रहतः॥ Then is the word पुरुषायुष्य a Genitive Tatpurusha = पुरुषस्यायुः ॥ Not so when it is a Dvandva, as पुरुषम आयुम = पुरुषायुषी ॥ The words ह्यायुषम् and त्र्वायुषम् are Samahara Dvigu compounds. Therefore not here, इयोरायुः - ह्यायुः, त्र्यायुः ॥ The word मृत्यज्ञुषम् is a Dvandva. Therefore not here मृत्यज्ञस्योन्युग्धस्य - मृत्यज्ञुरुन्युग्धः (य म्हचीयज्ञीष मन्यते) ॥ The three words ending in उस are Karmadharaya. so when these are Bahuvrihi: as जातीशा ब्राह्मणाः &c. The word उपग्रनम् is an Avyayibhava= श्वनः समीपम् ॥ Here the non-elision of the final syllable, and



the change of व of अन् into इ (samprasaraņa) are irregular. The word नेष्ठभः is a Locative Tatpurusha, as नोष्ठिया: = नोष्ठभः ॥

Vart:—The affix अख comes after चतुर् when preceded by चि and इप, as विचतुराः, उपचतुराः ॥

ब्रह्महस्तिभ्यां वर्धसः ॥ ७८ ॥ पदानि ॥ ब्रह्म, हस्तिभ्याम्, वर्धसः, (अच्) ॥ वृत्तिः ॥ ब्रह्महस्तिभ्यां परा यो वर्षःशब्दस्तवन्तास्त्रमासाव्च्पस्ययो भवति ॥ वार्त्तिकम् ॥ पह्मपराजभ्यां चेति वक्तस्यम् ॥

78. The affix ach comes after the word varchas, when preceded in a compound by the words Brahma or hasti.

Thu ब्रह्मवर्षसम्, इस्तिवर्षाम् ॥ Varchas means 'light', 'strength'.

Vart:—So also when Varchas is preceded by the words pallya and rajan: as, पस्त्ववर्धसम्, राजवर्धसम् ॥

अवसमन्धेभ्यस्तमसः ॥ ७९ ॥ पदानि ॥ अव, सम्, अन्धेभ्यः, तमसः, (अख्)॥ वृत्तिः ॥ अव सम् अन्ध इत्येतेभ्यो यः परस्तमः शब्दस्तवनास्समासावच् प्रत्ययो भवति ॥

79. The affix ach comes after the word tamas when preceded by the words ava, sam and andha in a compound.

Thus अवतमसम, सन्तमसम्, अन्धतमसन् ॥

श्वसो वसीयःश्रेयसः ॥ ८० ॥ पदानि ॥ श्वसः, वसीयः, श्रेयसः, (अच्) ॥ वृत्तिः ॥ श्वसः परी यौ वसीयः श्रेयः श्वकौ तहन्तास्समासाहच् प्रत्ययो भवति ॥

80. The affix ach comes after the words vasiyas and sreyas, when they follow the word svas in a compound.

Thus भोवसीयसम्, भःभेयसम्॥ These compounds belong to the class of Mayûravyansakâdi (II. 1. 72) The word भा is usually employed in blessing or praising the object expressed by the second term. Thus भः भेयसम् ते मृयात् – ग्रोभने भेयस्ते भूयात्॥ The word भोवसीयसम् is a synonym of भः भेयसम्॥ The word वसीयः is derived from वस्र meaning "praiseworthy", "rich", by adding the affix ईयस्त् (V. 3. 57).

अन्ववतप्ताद्रह्सः ॥ ८१ ॥ पदानि ॥ अनु, अव, तप्तात्, रहसः, (अच्) ॥ मृतिः ॥ अनु भव तम इत्येतेभ्यः परो यो रहदश्यंस्तरन्तास्त्वमासारम् प्रत्ययो भवति ॥

81. The affix ach comes after the word rahas, when it follows anu, ava, and tapta in a compound.

Thus अनुरहसन् , अवरहसन् , तप्तरहसन् ॥

प्रतेरुरसः सप्तमीस्थात् ॥ ८२ ॥ पदानि ॥ प्रतेः, उरसः, सप्तमीस्थात् , (अच् ) ॥ वृतिः ॥ प्रतेः पर्णे व उरः शब्दस्तवन्तास्तमासाद्यं प्रत्वया भवति स चेदुरः शब्दः सप्तमीस्थो भवति ॥



82. The affix ach comes after the word uras when it follows the word prati in a compound, and it has the sense of the locative.

Thus प्रस्युरसम् = रासि वसर्त ॥ This is an Avyayibhava compound, the indeclinable having the force of a vibhakti (II. 1. 6),

Why do we say "when having the sense of the locative?" Observe प्रस्युरः = प्रतिगतपुरः ॥

अनुगवमायामे ॥ ८३ ॥ पदानि ॥ अनुगवम्, आयामे, (अच्ने) ॥ वृत्तिः ॥ अनुगवमित्वच् प्रत्ययान्तं निपात्यते भावामेऽभिषेते ॥

83. The word anugava is irregularly formed by adding the affix ach, and has the sense of "suited to the length of the cows".

Thus भनुगर्व दानं "the chariot suited to the length of the oxen". This compound is formed by II. 1. 16. Why do we say when meaning "the length"? Observe, गर्वा पभाद् = भनुष ॥

द्विस्तावा त्रिस्तावा वेदिः ॥ ८४ ॥ पदानि ॥ द्विस्तावा, त्रिस्तावा, घेदिः ॥
वृत्तिः ॥ दिस्तावा त्रिस्तावेति निपात्यते वेदिगदिभेषया भवति । अच् प्रस्वयष्टिलपाः समासभ निपात्यते ।

84. The words dvistâvâ and tristâvâ are irregularly formed meaning a vedi or 'altar'.

The affix अच is added and the final syllable i. e. ह is elided. Thus दिस्तावा वेदिः "an altar twice as big as an ordinary one". जिस्तावा वेदिः "thrice as big as an altar". The words are compounds of दिः and चिः plus तावतृ meaning "as much". Why do we say "when applied to an altar"? Observe दिस्तावती रज्जः ॥

उपसर्गाद्भवनः ॥ ८५ ॥ पदानि ॥ उपसर्गात्, अध्वनः, (अच्) ॥ वृत्तिः ॥ उपसर्गात्यो यो ऽधन्त्रास्तरन्तात्सनासाद् अच् प्रत्ययो भवति ॥

85. The affix ach comes after the word adhvan, preceded by an upasarga in a compound.

Thus प्रगतोऽध्वानं = प्राध्वा रथः, प्राध्यम् शक्तदं, निरध्वम्, प्रत्यध्वम् ॥

Why do we say "when preceded by an Upasarga"? Observe परमाध्या,

तत्पुरुषस्याङ्गुलेःसंख्यान्ययादेः ॥ ८६ ॥ पदानि ॥ तत्पुरुषस्य, अङ्गुलेः, संख्या, अन्ययादेः, (अच्) ॥

वृत्तिः ॥ अङ्ग्रितिशव्शन्तस्य तत्पुरुषस्य संख्योदेरव्ययदिश्वाच् प्रत्ययो भवति ॥

86. The affix ach comes after a Tatpurusha compound ending in the word anguli, when a Numeral or an Indeclinable precedes it.

Digitized by Google

Thus हे अंग्रुलो प्रमाणमस्य - ह्यंग्रुलम् ॥ This compounding takes place by II. 1. 51. This is a Tadhitartha compound, the taddhita affix मायज्ञ being elided by the Vartika प्रमाण लो हिगोर्निस्यम् "there is always the elision of the affix मायज्ञ denoting measure when a Dvigu compound is formed". See V. 2. 37 Vart.). So also when an Indeclinable precedes it: as निर्गतमग्रुलिभ्यो - निरंग्रुलम् ॥ Why do we say when a Tatpurusha compound? Observe पंचां- श्रुत्यः ॥ Why do we say when a Tatpurusha compound? Observe पंचां- श्रुत्यः ॥ The word "Tatpurusha" is understood in all the subsequent sûtras up to V. 4. 106.

अहस्सर्वेकदेशसंख्यातपुण्याच रात्रेः ॥८७॥ पदानि ॥ अहः, सर्व,पकदेश,संख्यात, पुण्यात, च, रात्रेः ॥

बृत्तिः ॥ भहरादिभ्यः परो यो राभिश्वष्यस्तदन्तस्य तत्पुरुषस्याच् प्रत्ययो भवाते चकारात्संख्योदरुष्ययादेशः । अहर्महणं दुन्दार्थम् । भहस्य राभित्रः, भहोराचः । सर्वराचः । एकदश्चे । पूर्वे राचेः, पूर्वराचः । अपरराचः । पूर्वापराधरोति समासः ॥

87. The affix ach comes after the word ratri, when preceded by ahan, or sarva, or a word denoting a portion of night, or sankhyata or punya, when the compound is a Tatpurusha, as well as when a Numeral or an Indeclinable precedes the word ratri.

The anuvritti of संख्याच्ययोदः is drawn in to this sûtra by force of the word ज् "and " of the sûtra. The word अहन् forms a Dvandva compound as अहम राजिय = अहोराजः "day and night". So also सर्वराजः, पूर्वराजः 'the first part of night': अपरराजः 'the latter part of night. These are formed by II. 2. I. So also संख्याता राजिः = संख्यातराजः ॥ This compound is formed by II. 1. 57. So also पुण्या राजिः = पुण्यराजः ॥ So also when compounded with a Numeral or an Indeclinable: as, हे राजी समाहते = हिराजः, निराजः, अतिकान्तो राजियः = अतिराजः। निराजः।

अह्रोह्र एतेभ्यः ॥ ८८ ॥ पदानि ॥ अह्रः, अह्रः, एतेभ्यः ॥

वृत्तिः ॥ राजाइःसिखिभ्यष्टजितिवश्यति। तस्मिन् परभूते भइनित्येतस्याह्न इत्ययमादेशो भवति एतेभ्य उत्तरस्य। 88. For ahan is substituted ahna, when preceded by the above words, (and taking the affix tach to be mentioned in V. 4. 91).

When the affix रच् follows भहन, and the latter is preceded by the words सर्व &c, then भहन is substituted for भहन ॥ By the term एतेभ्यः "these words", is meant the numerals (with the exception of एक V. 4.90) the Indeclinables, the words सर्व, संख्यात and words denoting a part of a day, for these are the words mentioned in the last sûtra. The word भहन is also mentioned therein, but it is not taken here, for there can be no Tatpurusha compound of भहन with भहन ॥ The word पुण्य is also excluded by V. 4.90. Thus इयोरहनोर्भवः = ब्राह्नः, प्रवहनः, भहरतिकान्तः = भारवहनः, निरहनः ॥ So also सर्वाहणः, (VIII. 4.7), पूर्वाहणः, भपराहणः, संख्याताहनः (according to some संख्याताहः V. 4.90).



The ordaining of substitution is redundant according to the Vartikakara. In his opinion, the sutra अवृतः एतेष्यः alone would have been enough. The meaning then would have been "the affix अञ् comes after the word अवृत् when preceded by these words सर्व &c". The adding of अञ् would produce the same result: as दि + अवृत् + अञ् = दि + अवृत् + अञ् (VI. 4. 134 the middle अ of अवृत् is elided) = हाइनः ॥ The only specific result which रूच would have 'proz' duced was to make the feminine of these words end in long है (IV. 1. 15), and the elision of the final अञ् of अवृत् (VI. 4, 145). But the compounds of अवृत् are masculine always (II. 4. 29), they can have no feminine: and as the desired form is हाइनः, the sutra VI. 4. 145 cannot apply. The affix अञ्च is therefore, the proper affix and the substitution of अवृत् for अवृत् is redundant.

न संख्यादेः समाहारे ॥ ८९ ॥ पदानि ॥ न, संख्यादेः, समाहारे, ॥ विकास वितास विकास वितास विकास विकास

89. This substitution of ahna for ahan, does not take place after a Numeral, when it forms a Collective noun meaning a number of days taken as a unity.

This substitution is prohibited in the case of Samahara-Tatpurusha. Thus हे शहनी समाहते = द्वाहः, so also अवहः ॥ Here rule V. 4.91 applies

Why do we say "when meaning a collective noun?" Observe इबोरङ्गी-भेवो - यहनः, रुप्रहेनः ॥ This is a Taddhitartha Dvigu compound formed by II. 1. 51; the affix अण् denoting तथ भवः (IV. 3. 53) is elided by IV. 1. 88: and the final अन् of भहन् is elided by VI. 4. 145.

उत्तमैकाभ्यां च ॥ ९० ॥ पदानि ॥ उत्तम, एकाभ्यां च ॥ वृत्तिः ॥ उत्तमैकग्रब्दाभ्यां च परस्याह्न इत्ययमादेशो न भवति । उत्तमग्रब्दोन्यवचनः पुण्यग्रव्यमाच्छे ॥

90. And also after the word that stands last in the above list (i. e. 3<sup>v4</sup>) and eka, this substitution does not take place.

The word उत्तम means 'last'; and refers to पुण्य which is the last word in V. 4. 87. The word उत्तम 'last' is used instead of पुण्य as a वैश्विष ॥ Thus पुण्याहः, एकाहः ॥ Some include the penultimate word संख्यात also in the prohibition. According to them संख्याताहः is the proper form and not संख्याताहः ॥

राजाहस्साखिभ्यप्टच् ॥ ९१ ॥ पदानि ॥ राजा, अहः, सिक्षभ्यः, टच् ॥ वृत्तिः ॥ राजन् महन् सिक्ष इत्येवमन्ताव्यातिपरिकाद् रच प्रत्ययो भवति ॥

91. The affix tach is added to the words rajan, ahan, and sakhi, when standing at the end of a Tatpurusha compound.

Thus महाराज:, महराज: परमाह:, दसनाह: (VI. 4. 145) राज: सखा = राजसख:, अ ब्राह्मणसख: ॥ Why not so here महाणां राजी = महराजी instead of महराजी श For according to the maxim "a pratipadika denotes, whenever it is employed in Grammar, also such a nominal stem as is derived from it by the addition of an affix denoting gender" (मातिपविकायहणे लिङ्गविशिष्टस्यापि महणम्); the stem राजन् would denote the feminine also. To this we reply, that the construction of the satra shows that the feminine राज्ञी is not to be taken. Because महन् being a prosodially lighter word than राजन् ought to have been placed first in the compound. Its not being so placed indicates that that form राजन् only is to be taken whose final vowel becomes lengthened into आ in compounding with आहन्, i. e. राजा + अहन्; and not राजी + अहन् ॥

गोरताद्धितलाकि ॥ ९२ ॥ पदानि ॥ गीः, अतद्धितलुकि, (दच्) ॥ वृत्तिः ॥ गोराम्यान्तात्तलुरुषाद्दच् प्रत्ययो भवति स चेत्तलुरुषस्तद्धितलुग्विययो न भवति ॥

92. The affix tach comes after n standing at the end of a Tatpurusha compound, when no elision of a Taddhita affix has taken place in forming such compound.

Thus प्रमगदः, उत्तमगदः, पंचगदम्, इद्यगदम् ॥ Why do we say "when no Taddhita affix has been elided in forming the compound?" Observe, पंचिमगॉनिः स्रीतः = पंचगुः (Here the affix हक् V. 1. 37 is elided by V. 1. 28 and hence the samasanta affix हच् is not added). So also इद्यगुः ॥

Why do we say "when a Taddhita is elided"? The prohibition does not apply when a सुष् affix is elided: as राजगविष्णित = राजगवीयित (III. 1. 8 and II. 4.71).

Why do we say 'when there is elision'? Merely adding a Taddhita affix in forming a Tatpurasha, will not debar the samasanta affix: as पंचान्यो गोभ्य आगतं = पंचेगा + टच् + रुप्य (the tach is added by this sutra, and the taddhita रुप्य to denote तत आगतः by IV. 3. 81)= पंचगवरूप्यम्, पंचगवस्यम्, दश्गवरूप्यम् रश्गवन्यम् ॥

अत्राख्यायामुरसः ॥ ९३ ॥ पदानि ॥ अग्राख्यायाम्, उरसः (टच्) ॥ वृत्तिः ॥ उरः ग्रव्यान्तात्तरपुरुषाष्ट्रच्यत्ययो भवति ॥

93. The affix tach comes after the word uras standing at the end of a Tatpurusha compound, when it has the sense of 'the most excellent of its kind'.

The word सम means 'the principal': as the word उरस् is the principal member of an animal, so by metonomy it has come to mean 'the principal'. Thus भाषानां उरः = भाषारेसम् so also इस्युरसम् "the most excellent of horses or elephants".

\\'hy do we s iy "when meaning the most excellent". Observe देवदत्तस्योरः = देवदत्तोरः "the breast of Devadatta".

अनोक्मायस्सरसां जातिसंश्वयोः ॥ ९४ ॥ पदानि ॥ अनः, अक्म, अयः, सरसाम, जाति, संश्वायोः, (दच्) ॥

वृत्तिः ॥ भनस् भन्भन् भवस् सरम इत्येवमन्तात्तर्यस्पष्ट् प्रस्ययो भवति जातौ संज्ञायां च विषवे ॥

94. The affix tach comes after anas, asman, ayas, and saras when at the end of a Tatpurusha compound, it denotes a genus or a name.

Thus डपानसम्, अमृताभ्मः, कालायसम्, and मण्ड्कसरसम् are examples of श्वासि words, while महानसम्, पिण्डाइमः, लोहितायसम्, and अलसरसम् are examples of संज्ञा ॥

Why do we say "when meaning a jati or a sanjna?" Observe सर्गः, सर्भाः, सर्भाः, सर्भाः, सर्भाः, सर्भाः

ग्रामकौटाभ्यां च तक्ष्णः ॥ ९५ ॥ पदानि ॥ ग्राम, कौटाभ्याम, च, तक्ष्णः,(बच्) ॥ वृत्तिः ॥ ज्ञातिसंज्ञयोपित नातुवर्तते । पामकौटाभ्यां परा यस्तक्षम् स्तरन्ता त्युक्षाहृष् प्रस्रयो भवति।

95. The affix tach comes after taksha when preceded by gram and kauta, in a Tatpurusha compound.

The anuvritti of jati and sanjña does not run into this sûtra. Thus मामस्य सत्ता = मामसभा, बहुनां साधारणः 'the public carpenter of all'. कुत्यां भवः = कीटः; कीटस्य तथा = कीटतथः meaning स्वतन्त्रः कर्मजीवी, न कस्यिषद्मातिबद्धः 'and independent artisan, not particularly bound under engagement to any one'.

अतेः शुनः ॥ ९६ ॥ पदानि ॥ अतेः, शुनः, (टच्) ॥ वृत्तिः ॥ भतिश्वास्तरोते यः भन्शवस्तरन्तात्तपुरुषाद्वस्य प्रतयो भवति ॥

96. The affix tach comes after the word svan preceded by ati, in a Tatpurusha compound.

Thus भतिकान्त भानम्=भतिभो वराहः "the boar that surpasses the dog" i. e. अववान "very swift". So भतिभो सेवकः "the dog-surpassing servant i. e. more devoted to his master than a dog". So also भतिभी सेवा "service worse than that of a dog" = भतिनी चासेवा #

उपमानादप्राणिषु ॥ ९७ ॥ पदानि ॥ उपमानात, अप्राणिषु , (दस्) ॥ वृत्तिः ॥ उपमानवाची यः अग्रव्होऽप्राणिषु वर्त्तते तदन्तात्तपुरुषाहृष् प्रत्ययो भवति ॥

97. The affix tach comes after the word svan ending in a Tatpurusha compound, when another thing not being a living object is compared with it.

Thus आकर्षः भेव = आकर्षदवः 'a dog-like bow'. फलकदवः "a dog-like blade". This compounding takes place by II. 1. 56.

Why do we say "when something is likened to it"? Observe न भा-अभा लोह: "a clod of earth which is not a dog". This is not a very happy counter-example of Kâsikâ: for in the case of नस् Tatpurusha compound there is express prohibition taught in V. 4. 71. The proper example should be বি: আকাত। Why do we say "when the thing compared is not a living being"? Observe বাৰা: धेव = वानाभा "a dog-like monkey".

उत्तरमृगपूर्वोच्च सक्थ्नः ॥ ९८ ॥ पदानि ॥ उत्तर, मृग,पूर्वात, च सक्थ्नः (टच्) ॥
शृत्तिः ॥ उत्तर मृग पूर्व इत्येतेभ्यः परो यः सक्थिश्वस्त्रभकारादुपमानाच, तर्ग्तात्तस्पुरुषाहुच् प्रत्यवो
भवति समासान्तः ॥

98. The affix tach comes after sakthi when preceded by uttara, mriga, and purva in a Tatpurusha compound, as well as when a thing is compared with it.

By the forcee of the word च in the sûtra, we read in the word उपमा-नातृ also. Thus उत्तरसक्यम्, मृगसक्यम्, पूर्वसक्यम् ॥ So also in फलकानिव सक्यि = फल-कासक्यम ॥

नावो द्विगोः ॥ ९९ ॥ पदानि ॥ नावः, द्विगोः, (दच्) ॥ वृत्तिः ॥ नौश्वशन्ताद् द्विगाटच्यास्ययो भवति समासान्तः ॥

99. The affix tach comes after the word nau, when at the end of a Dvigu compound.

Thus हू नावा समाहते = हिनावम, so also जिनावम् ॥ Thus हिनावधनम्, पंचनाव-श्रियः are also formed. So also हाभ्यां नीभ्यामागतं = हिनावस्यम्, हिनावस्यम् (IV. 3. 31).

Why do we say 'when in a Dvigu compound'? Observe राजनी: "the king's ship". The phrase अर्ताद्धत उक्ति "when a Taddhita affix is not elided" of sûtra V. 4. 92 applies here also. Therefore ट्यू does not apply in पंचित्रनितिः क्रीतः = पंचनीः, रशनीः ॥

अर्द्धा ॥ १०० ॥ पदानि ॥ अर्द्धात्, च, (टच्) ॥ वृत्तिः ॥ अर्द्धश्वहात्यरो यो नौशव्हस्तवन्ताणसुरुषाहृष्यत्यया भवति ॥

100. The affix tach comes after the word nau, when preceded by the word ardha, in a Tatpurusha compound.

Thus आर्द्ध नावः = आर्द्धनावम् ॥ The compounding takes place by II. 2. 2. The compound is of neuter gender, and does not take the gender of the term as required by II. 4. 26: for gender is regulated by usage more than any grammatical rules (लोकाभवार्य लिगस्व)॥

खार्याः प्राचाम् ॥ १०१ ॥ पदानि ॥ खार्य्याः, प्राचाम्, (टच्) ॥ वृत्तिः ॥ द्विगारद्वांचति द्वमप्यतुरत्तेत । खारीद्यह्मन्ताद् द्विगारद्वांच परंग वः खारीद्यह्मतदन्तानत्पुरुषाः दृष्यसयो भवति प्राचामाचार्याणां मतेन ॥

101. To the word khari, at the end of a Dvigu compound, and to the same, when preceded by the word ardha,

in a Tatpurusha compound, the affix tach is added, according to the opinion of the Eastern Grammarians.

The words दिगोः and भर्जात् are both understood here. Thus दे खार्थी समाहते = दिखार or दिखारि ॥ So also भर्षे खार्था = भर्षेखारम or भर्षेखारी ॥ According to Padamanjari this sûtra could be dispensed with: as खार is synonymous with खारी, as दिखारे ॥ And it will be governed by the Vârtika अन्वेभ्येऽप रूब्बें खार शतारार्थम् under V. 1. 57 and 58, in Mahabhashya.

द्वित्रिश्यामञ्जलेः ॥ १०२ ॥ पदानि ॥ द्वि, त्रिश्याम्, अञ्जलेः, ( ढच् ) ॥ वृत्तिः ॥ दिविभ्यां परो यो ऽञ्जलिशस्तरस्तानेश्वरुषाहृत्यस्वयो भवति ॥

102. The affix tach is added to the word anjali, when preceded by dvi or tri, in a Dvigu Tatpurusha compound.

Thus हावङजली समाहती = ह्याङजलम्, so also इवङजलम् ॥ The word हिगोः is understood here also, so that when the compound is not a Dvigu, the rule does not apply. Thus ह्योर्ङजलिः = हुङजलिः ॥ The phrase "when a Taddhita is not elided (V. 4. 92)" is understood here also. Therefore the affix रच् does not apply here: हाश्यामंजलिश्यां कीतः = ह्याङजलिः ॥ So also इवङजलिः (V. 1. 28.) The phrase "according to the opinion of the Eastern Grammarians" V. 4. 101 is to be read into this sûtra. Thus in the alternative we have ह्याङजलिपियः ॥

अनसन्तान्नपुंसकाच्छन्दासि ॥ १०३ ॥ पदानि ॥ अनसन्तात्, नपुंसकात्, छन्दसि, (टच्) ॥

वृत्तिः ॥ भन्नतार्सन्ताच नपुंसकातिङ्गात्तत्पुरुषाद्यस्ययो भवति छन्दसि विषये ॥ वार्त्तिकम् ॥ भनसन्तानपंसकास्छन्दसि वावचनम् ॥

103. In the Chhandas, the affix tach comes after a Tatpurusha compound in Neuter Gender ending in अन् or अस् ॥

Thus हस्ति + चर्मन् = हस्तिचर्मम् as in हास्तचर्मे शुहोति, so also ध्रूपमचर्मेऽभिष्चिति ॥ So also when a word ends in अस् as, देवच्छन्दसानि ( देव + छन्दस् = देव + छन्दस् + दच् = देवच्छन्दसान् ) so also मनुष्य च्छन्दसान ॥

Why do we say "when ending in अन् or अस्"? Observe | बस्यदाह जु-होति॥ Why do we say "in the Neuter"? Observe सुवानाणे पृथिवी बानेनहसब् ॥

Vart:—The word वा "optionally" should be read into the sûtra. Therefore दच् is optionally added, as ब्रह्मसाम or ब्रह्मसामम, देवच्छन्दः or देवच्छन्दसम् ॥

व्रह्मणो जानपदाख्यायाम् ॥ १०४ ॥ पदानि ॥ व्रह्मणः, जानपदाख्यायाम्, (टच्, ॥ वृत्तिः ॥ व्रक्षम्भव्यान्तान्तपुरुषाष्ट्रच्यस्ययो भवति समासेन चेद्वस्रणो जानपरस्वमाख्यायते ॥

104. The affix tach comes after the word brahmana in a Tatpurusha compound, when the compound denotes a person belonging to a certain country.

The word जानपर: = जनपरेषु भवः 'belonging to a country'. This affix comes after that Tatpurusha the first member of which is a word denoting a country. Thus सुराष्ट्रेषु ब्रह्मा = सुराष्ट्रबद्धाः, and अवस्तिबद्धाः "a Brahmana of Surashtra or Avanti". This is an example of Locative Tatpurusha compound.

Why do we say "when referring to the name of a country"? Observe देवज्ञा नारः 'Narada the bard of the gods'.

कुमहद्भ्यामन्यतरस्याम् ॥१०५॥ पदानि ॥ कु,महद्भ्याम्,अन्यतरस्याम्, (दच्) ॥
वृत्तिः ॥ कुमहर्भ्यां परो वे। ब्रह्मा तरन्तात्तरपुरुषारृष् प्रस्ययो भवत्यन्यतरस्याम् ॥

105. The affix tach comes optionally after the word brahman preceded by the words & and Hea, in a Tatpurusha compound.

Thus कुबहाः or कुत्रहाा, महाबहाः or महाबहाा । The word बहार is a synonym of ब्राह्मण "a Brahmana".

द्वनद्वाच्चुदपहान्तात्समाहारे ॥ १०६॥ पदानि ॥ द्वनद्वात्, चु, द, प, हान्तात्, समाहारे (टच्)॥

वृत्तिः ॥ तत्पुरुषाधिकारो निवृत्तः । इन्द्राधवर्गान्ताद् इकारान्तात् षकारान्तात् इकारान्तास रम् प्रत्ययो भवति, स चेद् इन्द्रः समाहरे वर्त्तते नेतरेतरयोगे ॥

106. The affix tach comes after a Dvandva compound ending in a palatal, or a  $\mathbf{z}$  or a  $\mathbf{z}$  or a  $\mathbf{z}$  when the compound is a Samahara Dvandva (collective noun taken as a unity.)

The anuvritti of Tatpurusha which commenced at V. 4. 86, ceases. The rule applies to समाहारहम्ब "an aggregate Dvandva" which is always in Neuter singular; and not to इतरेतरहम्द "or mutual conjunction". Thus शक्क च सक् च च वाक्त्वचम्, 80 also सक्त्वचम्, श्रीसजम्, इड्र्जम्, वाग्र्जेम्, समिद्दपदम्, संपद्दिपदम्, वाग्विमु- चम्, छचोपानहम्, धेतुगोदुहम् ॥

Why do we say "after a Dvandva"? The affix will not come after a Tatpurusha, as, पंच वाचः समाहताः = पंचवाक् ॥ Why do we say "when ending in a consonant of च class, or इ, च and इ"? Observe वाक्सामत् ॥ Why do we say "in a Samahara Dvandva"? Observe प्रावृद्शारहे ॥

अन्ययीभावे शरत्मभृतिभ्यः ॥ १०७ ॥ पदानि ॥ अन्ययीभावे, शरत्मभृतिभ्यः, (त्र्) ॥

वृत्तिः ॥ शर्पदित्येवमादिभ्यः प्रातिपदिकेभ्यष्टच् प्रत्ययो भवत्यव्ययीभोव ॥

107. The affix tach comes after the words sarat &c, when forming an Avyayîbhâva compound.

Thus शरदः समीपम् - उपश्वरहम्, प्रतिशरदम्, उपविपाश्चम्, प्रतिविपाश्चम् ॥

Why do we say when forming an Avyayibhava compound? Observe प्रसग्रत्॥ Those words of श्रादादि class which end in a हाइ consonant add invariably (निस) the affix tach in spite of V. 4. 111. The anuvitti of avayayibhava extends upto V. 4. 113.

1 शारत. 2 विपाश, 3 अनस्, 4 मनस्, 5 उपानह्, 6 अनद्धह्, 7 दिव्, 8 हिमदत्, 9 हिरूक्, 10 विद्, 11 सद्, 12 दिश्, 13 हश्, 14 विश्, 15 चतुर्, 16 त्यद्, 17 तद्, 18 यद्, 19 कियत्, 20 अराया अरस् च (as उपारसम्), 21 प्रतिपरसमतुन्थो ऽश्णः (as प्रत्यसं, परोक्षः, समक्षम्, and अन्यक्षम्, The second is Tatpursha) 22 प्रिन, 23 सहस् ॥

थनश्च ॥ १०८ ॥ पदानि ॥ सनः, च ॥ वृत्तिः ॥ मनन्तार्ज्ययीमावार्रच् प्रत्ययो भवात समासान्तः ॥

108. The affix tach comes after an Avayayibhava compound ending in अन, as the final of the compound.

Thus इपराजम्, झप्यालम्, प्रत्यालम् ॥ The final झन् is elided by VI. 4. 144. नपुंसकाद्वन्यतरस्याम् ॥ १०९ ॥ पदानि ॥ नपुंसकात्, अन्यतरस्याम्, (दच्) ॥ वृत्तिः ॥ अन इत्येव । नपुंसकप्रहणपुत्तरंपदिश्चेषणम् । झनन्तं यनपुंसकं तदन्तादृष्यवीभावादन्यतरस्यां वृत्तिः ॥ अन इत्येव । नपुंसकप्रहणपुत्तरंपदिश्चेषणम् । झनन्तं यनपुंसकं तदन्तादृष्यवीभावादन्यतरस्यां वृत्तिः ॥

109. The affix tach comes optionally after an Avayayibhava compound, ending with a neuter word, whose final syllable is अन् ।

The word अन् is understood here also. The word 'Neuter' qualifies, the second i. e. last term of the compound. This allows option, where as the previous sûtra had made it compulsory. Thus प्रतिचर्मम्, or प्रतिचर्म, उपचर्मम् or स्पर्चमं ॥

नदीपौर्णमास्यात्रहायणीक्ष्यः ॥ ११० ॥ पदानि ॥ नदी, पौणमासी, आत्रहाणी-क्यः, (दच्) ॥

वृत्तिः ॥ नदी पौर्णमासी भामहायाणी इत्यवमन्ताव्ययीभावादन्यतरस्यां टच् प्रस्थयो भवति ॥

110. The affix tach comes optionally after an Avayayîbhâva ending in nadî, paurņamâsî, and âgrahâyani.

Thus नद्याः समीपम् = उपनदम् or उपनदि, उपपीर्णमासम् or उपपीर्णमासि, उपापहायणम् or उपायहायणि ॥

इायः ॥ १११ ॥ पदानि ॥ झयः ॥
वृत्तिः ॥ झय इति प्रत्याहारमहणम् । सयन्ताद्ययीभावादन्यतरस्यां टच् प्रत्ययो भवति ॥

111. The affix tach comes optionally after an Avyayîbhâva compound ending in a letter of jhay class (a mute letter).

The झब् here means the pratyahara झब् i. e. all the Mute consonants. Thus उपसंगिय, or उपसमित्, उपरयदम् or उपस्पत् !!

गिरेश्च सेनकस्य ॥ ११२ ॥ पदानि ॥ गिरे:, च, सेनाकस्य, (टच्) ॥ वृक्षिः ॥ गिरिश्वदान्ताक्वयीभावाद्यच् मस्ययो भवात सेनकस्याचार्यस्य मतेन ॥

112. The affix tach comes after an Avyayibhava compound ending in 'giri', according to the opinion of the Grammarian Senaka.

Thus भन्तिगरम or भन्तांगरि उपगिरम् or उपगिरि ॥ The name of Senaka is mentioned for the sake of respect (pujartha), for the anuvritti of the word अन्यत्रस्थाम् "optionally" was understood here already.

यहुद्रीही सक्थ्यक्णोः स्याङ्गात्वच् ॥ ११३ ॥ पदानि ॥ यहुद्रीही, सिक्य,अस्णोः, स्याङ्गात, वच् ॥

वृत्ति ॥ स्वाङ्गवाची वः सक्थिशस्त्रो ऽक्षिशस्त्र तदन्ताद्वहुत्रीहेः पच् प्रत्यवो भवति समासान्तः ॥

113. The affix shach comes after the words sakthi and akshi, final in a Bahuvrihi compound and denoting a portion of one's body.

Thus हीचें सक्थि बस्य = हीचेंसक्यः, so also कल्याणाशः, लोहितासः, विधालाशः ॥ The word सक्ष्यभ्णाः is genitive dual, while it ought to be ablative. Why do we say "in a Bahuvrihi compound"? Observe परमसक्थिः, परमाशिः ॥ Why do we say "after sakthi and akshi?" Observe हीचें आतुः, सुवाहः ॥ Why do we say "when denoting a part of the body?" Observe हीचें सक्थि शक्रं, स्थलाशिरिद्यः ॥

The new affix पन् is employed instead of टन् for the sake of the accent. Thus चक्रसक्यी जी, रियंसक्यी जी ॥ By sûtra IV. 1. 41 the feminine of words ending in an affix having an indicatory प्र is formed by हीय and not हीय ॥ Had the affix here been हम, then the feminine would have been formed by हीय (IV. 1. 15), which is anudâtta (III. 1. 4). Now by rule VI. 2. 198 the second term 'saktha' has optionally udâtta accent, on this final in a Bahuvrihi. When therefore, it is not oxytone, then by adding हीय the final of रियंसक्यी would have been anudâtta, so that the feminine in one case would be oxytone, in the other not, which would be anomalous. But when हीय is added, it is always udâtta, which is desired: and removes the anomaly. The anuvritti of Bahuvrihi extends up to the end of the chapter.

अङ्गुलेद्राराणि ॥ ११४ ॥ पदानि ॥ अङ्गुलेः, दार्खण, (पच्) ॥ शृति ॥ भंगुलिग्रन्शन्ताब्रुद्रवीहः पच्यात्ययो भवति समासान्ता हार्खाच समासार्थे ।

114. The affix shach comes after a Bahuvrihi compound ending in the word anguli, when the compound means "a piece of wood".

Thus ह्यांगुलेशर, प्र्यंगुलेशर, so also पंचांगुले ।। This is the name of a wooden spoon or fork of the figure of a finger by which barley &c are scattered.

Why do we say "in a Bahuvrlhi"? Observe ब्रांगुलाबहिः = हे अंगुली मनाज-भरमा ॥ It is a Tatpurusha compound formed by V. 4. 86, by adding अञ् as samasanta affix, the anguli meaning here size and not figure. Why do we say "when meaning a wood"? Observe पंचांतिहरूनः ॥

द्वित्रिक्ष्यां प मूर्क्षः ॥ ११५ ॥ पदानि ॥ द्वि, त्रिक्ष्याम, षः, सूर्क्षः ॥ वृत्ति ॥ द्वित्रिभ्यां परो यो मूर्क्षन्त्राब्द्रस्ताहन्ताद्वद्वश्रीहेः षः प्रत्ययो भवति समासान्तः ।

115. The affix sha comes after a Bahuvrihi compound ending in murdhan, and preceded by dvi and tri.

Thus द्विमुधं: , चिमुधं: ॥ The feminine is formed by क्षीच् and the accent is regulated by VI. 2. 197.

Why do we say "preceded by dvi and tri?" Observe रचेर्ग्शा ॥ अप्परणीप्रमाण्योः ॥ ११६॥ पदानि ॥ अपु पूरणी, प्रमाण्योः ॥

वृत्ति ॥ पूरणप्रस्ययान्ताः स्त्रीलिङ्गाः शस्त्राः पूरणीपहणेन गृह्यन्ते ॥ प्रमाणीतिस्वरूपमहणम् । पूरण्यन्ता-स्प्रमाण्यन्ताच बहुत्रीहेरप्यस्ययो भवति समासानाः ॥

वार्त्तिकम् ॥ भाषि प्रधानपूरणीमहणं कर्त्तन्यम् ॥ । वा॰ ॥ नेतुर्नभवरपसंख्यानम् ॥ वा॰ ॥ छन्दत्ति च नेतुरुपसख्यानम् ॥ । वा॰ ॥ मासासुतिप्रत्यदपूर्व । ताद्रश्विभः ॥

116. The affix ap comes after a Bahuvrihi compound ending in a feminine ordinal Numeral or in the word pramani.

The word परणी means words in the seminine gender ending in an ordinal affix (V. 2. 48 &c). प्रमाणा means 'a witness, a principal'. Thus कल्याणी पंचमी भासां रामीणां = कल्याणीपंचमा रामयः "the nights, the fifth of which is auspicious". कल्याणीर्श्यमा रामयः । So also छी प्रमाणी एपां = स्वीप्रमाणाः कुदुन्दिनः meaning भार्याप्रधानाः "having a woman for authority".

Vart:—The affix अप् applies when the Ordinal Numeral is the principal (pradhana) member in a compound. When the Ordinal enters fully into another object, and is not merely wrapped up as it were in another object in a secondary way, there the Ordinal is the principal. The prohibition of punvad-bhava—the change of feminine into masculine ordained by VI. 3. 24—applies also to the Ordinal when it is pradhana. Therefore, the affix is not added here. क्षश्याणांचिताः पक्षः = कस्याणी पंचनी अस्मित् पक्षे ॥

Vart:—The affix अप् comes after नेतृ when preceded by a word denoting asterism. As मृगनेवा रावदा = मृगो नेता आसां रावीणां "the night whose leader is the asterism mriga" so also पुष्यनेवाः ॥ Why do we say "an asterism"? Observe देवदस्तेन्ताः ॥

Vart::—The affix अप् comes after नेतृ in the Chhandas. As, बृहस्पितः नेवा देवाः संगिनवाः ॥

Vant:—The affix हच् comes after the word नास when preceded by an ordinal having an affix denoting wages of service. Thus पंचकी नासोऽस्य = पंचक

मासिकः कर्मकरः so also रशकमासिकः कर्मकरः ॥ Sûtra V. 1. 56 gives the rule for forming words denoting 'wages' by adding कम् (V. 1. 22). Therefore रशकमासिकः means "an artist whose monthly wages are ten coins".

अन्तर्वहिभ्यों च लोम्नः ॥११७॥ पदानि ॥ अन्तर्, वहि भ्याम्, च लोम्न,(अप्) वृत्तिः ॥ भन्तर् बहिस् इत्येताभ्यां परो यो लोमन्शब्दस्तदन्ताद्वह्नश्रीहरप्यत्ययो भवति ॥

117. The affix ap comes after a Bahuvrihi ending in loman and preceded by antar and bahis.

Thus भन्तर्गतानि लोमान्यस्य = भन्तर्लोमः प्रावारः 'a cloak having the hairy surface inside'. Similarly षहिलोमः पटः ॥

अञ्नासिकायाः संज्ञायां नसं चास्थूलात् ॥ ११८॥ पदानि ॥ अच्, नासिका-याः, संज्ञायाम्, नसम्, च, अस्थूलात् ॥

वृत्तिः ॥ नासिकान्ताद्वहृत्रीहेरच्प्रत्ययो भवति नासिकाश्रहम् नसमादेशमापयते ॥ वार्तिकम् ॥ खुरखुराभ्यां नस् वक्तव्यः ॥

118. The affix ach is added to the word nasika final in a Bahuvrîhi, when it expresses a Name, whereby nas is substituted for nasika, but not so when the word sthûla precedes the word nasika.

Thus द्वृत्व नासिकाऽस्य = द्वुणसः, वाद्भीणसः ॥ The न is changed to w by VIII. 4. 3 so also गोनसः ॥ Why do we say "when it is a Name"? Observe द्वंगनासिकः ॥ Why do we say "not after स्यूल?" Observe स्यूलनासिको वराह ॥

Vart:—After the words खुर and खर, for नासिका is substituted नस् but no affix is added: as, खुरणाः, खरणाः॥ In the alternative, the affix अन् is added, as खुरणसः, खरणसः॥

Ishti:—The forms शितिनाः, अर्चनाः and अहिनाः are valid in the Revelation (the Vedas).

उपसर्गाञ्च ॥ ११९ ॥ पदानि ॥ उपसर्गात्, च, (अच्) ॥ वृत्तिः ॥ उपसर्गात्परो यो नासिकाशब्दस्तदन्ताद्वहुत्रीहेरच् प्रत्ययो भवति नासिकाशब्दम नसमापद्यते ॥ वार्त्तिकम् ॥ वेमो बक्तव्यः ॥

119. The affix ach comes after the word nasika final in a Bahuvrihi, when an upsarga precedes it, and नस is substituted for नासिका ।

This rule applies where the word is not a sanjina, as it was in the last. Thus उन्नता नासिकाऽस्य = उन्नसः, प्रणसः ॥ The न is changed into ण by VIII. 4. 28.

Vart:—The म is substituted for नासिका when वि precedes it. As, विग-सानासिकाऽस्य = विम:, so also विख्यः in the same sense.

सुप्रातसुश्वसुदिवशारिकुक्षचतुरश्रेणीपदाजपदप्रोष्ठपदाः ॥ १२० ॥ पदानि ॥ सु-प्रात, सुभ्व,सुदिव, शारिकुक्ष, चतुरश्च, पणीपद, अजपद, प्रोष्ठपदाः ॥ वृत्तिः ॥ सुप्राताद्यो बहुत्रीहिसमासा अस्प्रत्यवान्ता निपातन्ते । अन्यदिष च दिलोपादिकं निपातनदिष सिद्धम् ॥

120. The following Bahuvrihis are irregularly formed by adding ach:—su-prâta, su-sva, su-diva, sârikuksha, chaturasra, epì-pada, aja-pada, and proshtha-pada.

In some of the above compounds the दि (syllable) is elided. श्रीमनं मातरस्य = धुपातः, शोभनं श्वीऽस्य = धुश्यः, शोभनं दिवाऽस्य = धुदिवः ॥ शोरित्व कुश्विरस्य = शारिकुश्यः, ध्वत्रोऽश्रयोऽस्य = चतुरश्यः, एण्या इव पादावस्य = एणीपदः, ८० अजपदः, प्रोष्टो गीः, इस्येव पादावस्य = प्रोष्टपादः ॥

नञ्तुःसुभ्यो हिलसक्योरन्यतरस्याम् ॥ १२१ ॥ पदानि ॥ नम्, तुः, सुभ्यः, हिल, सक्थ्योः, अन्यतरस्याम्, (अञ्) ॥

वृत्तिः ॥ नम् दुस् सु इरयेतेभ्यः परी यो हलिसक्थिशब्दी तदन्ताद्वद्वविहेरन्यतरस्यामच् प्रत्ययो भवति समा-सान्तः ॥

121. The affix ach comes optionally after the words hali and sakthi, final in a Bahuvrîhi, when preceded by a Negative particle or by the words dus and su.

Thus अविद्यमाना हलिरस्य = अहलः or अहलिः, दुईलः or दुईलिः, ग्रुहलः or ग्रुहितः ॥
So also असक्थः, असक्थिः, दुःसक्थः or दुःसक्थिः, ग्रुसक्थः or ग्रुसक्थः ॥

Some read the text as इलिश्वत्तयोः ॥ According to this reading we have अशक्तः or अशक्तः, दुःशक्तिः or दुःशक्तः (विरूपा शक्तिरस्य), सुशक्तिः or सुशक्तः ॥

नित्यमसिच् प्रजामेधयोः ॥१२२॥ पदानि ॥ नित्यम्, असिच्, प्रजा, मेधयोः ॥ वृत्तिः ॥ नम्रदुस्तुश्व इत्येव । नम् दुन् सु इत्येतेश्यः परी या प्रजानेधास्वरी तक्ताद्बहुब्रीहार्नित्यनिस्य प्रत्यो भवति समासान्तः ।

122. The affix asich (अस) comes invariably after praja and medha, final in a Bahuvrihi, when the above particles নহ, দ্ৰ and ব্ৰহ্ম precede them.

Thus भविद्यमाना प्रजाऽस्य = भग्नजर nom. s. भग्नजा, so also दुष्पजा, सुपजा, अनेथा, दुर्मेथा, सुनेथा। The word "invariably" (नित्य) shows that the anuvritti of the word . "optionally" of the last sûtra does not run here. The word nitya also indicates that the affix ach comes after praja and medha even when preceded by other words. As:

श्रोत्रियस्येव ते राजन्मन्दकस्याल्पमेषसः भतुवाकहता बुर्द्धनैपा तत्त्वार्थर्शर्शनी ॥

बहुप्रजादछन्दस्ति ॥ १२३ ॥ पदानि ॥ बहुप्रजाः, छन्दस्ति ॥ वृत्तिः ॥ बहुप्रजा इति छन्दसि निपायते ॥

123. The form bahuprajas is valid in the Vedas.

Thus बहुमञ्चा निर्मातिमाथिवेश ॥ In the secular literature, the form is बहु-प्रञः, as बहुमञो ब्राह्मणः ॥ धर्माद्निच् फेवलात् ॥ १२४ ॥ पदानि ॥ धर्मात्, अनिच् , केवलात् ॥ वृत्तिः ॥ केवलाद् यो धर्मश्रद्धस्तरम्ताद्बद्धश्रीहेपनिष्पत्ययो भवति समासान्तः ॥

124. The affix anich (अन्) comes after the word dharma, when it is the last member of a Bahuvrihi compound, and is itself the only word without any other word joined with it or when the first member is a single word.

Thus कल्याणो धर्मोऽस्य - कल्याणधर्मन् nom. sin. कल्याणधर्मा so also प्रियधर्मा ॥ Why do we say केवलात् "when it alone is the last member"? Observe प्रनः स्वो धर्मोऽस्य - प्रमस्वधर्मः ॥ The word केवलात् according to Kasika qualifies the word प्रेपर understood. That is, the first member must be o: e word though a compound word, according to Kaumudi, and it explains such forms as सन्तिग्धसाध्यधर्मा, अतु-च्छित्तिधर्मा (e. g. अविनाशी वा अरेऽयगालाऽनुच्छित्तिधर्मा) ॥ According to Prasadakara केवलात् qualifies both the words धर्मात् and पूर्वपदात्॥

जम्मा सुहरिततृणसोमेश्यः ॥१२५॥ पदानि ॥ जम्मा, सु, हरित, तृण, सोमेश्यः ॥ वृत्तिः ॥ बहुत्रीही समसे स्वास्थ्यः परं जम्मेति कृतसमासान्तप्रचरपहं निपायते ॥

125. The word jambhan stands at the ending of a Bahuvrîhi, when preceded by su, harita, trina, and soma.

The जम्मन् is a word that has already taken the samasanta affix मन् irregularly, and means' food' or' tooth'. Thus सुजम्भन्, as (शोभनो जम्भोऽस्य), सुजम्भा देवइत्तः so also हरित जम्भा, मृणजम्भा,(तृणं भक्ष्यं यस्य) सोमजम्भा॥ When it means 'tooth', the compound should be analysed as, नृणिमिव or सोमिमिव जम्भोऽस्य॥ If su &c do not precede it, we have पतितजम्भा॥

दक्षिणेमी लुब्धयोगे ॥ १२६ ॥ पदानि ॥ दक्षिणेमी, लुब्धयोगे ॥ वृत्तिः ॥ वृक्षिणेमीत कृतसमासान्तो निपायते बहुन्नीही समासे लुब्धयोगे ॥

126. The form dakshinerman is an irregularly formed Bahuvrihi, when used in conjunction with a hunter.

The word सुरुध means ब्हाध or a fowler, a hunter. Thus इक्षिणमीर्ममस्य = इक्षिणमी मृगः 'a stag wounded by the hunter on the right flank'. But in the following verse:—बाही हेमाडजनाली गुणनिधिरिगुणानिर्मितो दक्षिणमी, it denotes merely hunting. The word ईमेम् means 'a wound'. Why do we say 'in reference to a hunter? Observe इक्षिणेमेम् शक्तरम् ॥

इच् कर्भव्यतिहारे ॥ १२७ ॥ पदानि ॥ इच्, कर्मव्यतिहारे ॥ वृत्तिः ॥ कर्मव्यतिहारे यो बहुब्रीहिस्तमाहिच् मत्ययो भवति ।तत्र तेनेदामित सक्तपदृष्ययं बहुब्रीहिर्गृद्यते ॥

127, The affix ich comes after a Bahuvrihi when the compound denotes the reciprocity of an action.

The compound denoting reciprocity of action is formed by II. 2. 27. Thus केशाकिश्व = केशेयु केशेयु गृहीस्य दरं युद्ध प्रश्न ॥ So also कचाकिय, मुसलामुसाई, इण्डा-

किए। The affix देख forms also avyaylbhava compounds, as it occurs in the list of सिष्ठद्र words II. 1. 17.

द्विद्ण्ड्यादिश्यश्च ॥ १२८ ॥ पदानि ॥ द्विद्ण्ड्यादिश्यः, च ॥
वृत्तिः ॥ दिर्ण्ड्यादयः ग्रन्स इच्यययान्ताः साधवो भवन्ति । दिर्ण्ड्यादिश्य इति सार्थ्ये एषा चतुर्थीः,
न पश्चमी ॥

128. The words dvidandi &c are valid forms in ich.

The word द्विक्ट्याहिश्यः is in the dative case, and not the Ablative case. The dative here has the force of "for the purpose of that" (II. 1. 36). This word is therefore equal to द्विक्ट्ययंगिय प्रत्ययो भवति "the affix इच् comes for the sake of the words dvidandi &c", i. e. it comes in such a way as to form the words dvidandi &c. These words are used in fixed senses. Thus द्विक्ट प्रहर्रात, द्विग्रसाल प्रहर्रात, but not here, द्विक्टा शाला ॥ Though the context is that of Bahuvrihi, yet some of these words are Tatpurusha: as निक्ट्य कर्णीधावित निक्टियकार्ण धावित ॥ प्रोह्मपारी हस्तिनं वाहयति = प्रोह्मपारी हस्तिनं वाहयति ॥ The compounding takes place by II. 1. 72.

1 द्विरिग्ड,  $^2$  दिमुसित, 3 दभाञ्जित, 4 दभयाञ्जित, 5 दभारित, 6 दभयादित, 7 दभाहित, 8 दभयादित, 9 दभाकिंग, 10 उभयाकिंग, 11 दभापि, 12 दभयापि, 13 दभाबाहु, 14 दभयाबाहु, 15 एकपित, 16 प्रोह्मपित, 17 आद्यपित, (भाष्यपित), 18 सपित, 19 निकुष्यकिंग, 20 संहतपुष्टित, 21 भन्तेवासि ॥

प्रसम्भ्यां जानुनोर्क्कः ॥ १२९ ॥ पदानि ॥ प्र, सम् भ्याम्, जानुनोः, हुः ॥ वृत्तिः ॥ प्र सम् प्रयेताभ्यायुत्तरस्य जानुगन्दस्य नुरादेगो भवति समासान्तो बहुमीही ॥

129. After the words pra and sam, there is the substitution of jnu for janu, when forming the Bahuvrihi compound.

Thus प्रकृष्टे जानुनी मस्य = प्रञ्चः, So also संद्धः ॥
जन्दादिभाषा ॥ १३० ॥ पदानि ॥ ऊर्ध्वात्, विभाषा (ह्यः) ॥
वृत्तिः ॥ कर्ष्वशब्दादुत्तरस्य जानुशब्दस्य विभाषा तुरिस्ययमादेशो भवावि ॥

130. The substitution of jau for jau is optional, when the word ardhva precedes it.

Thus कभ्रें जानुनी अस्य = कथ्यजार्नुः or कर्षेद्धः ॥

ऊश्रसो ऽनङ् ॥ १३१ ॥ पदानि ॥ ऊथसः, अनङ् ॥ वृत्तिः ॥ ऊथःग्रव्शन्तस्य बहुत्रीहेरनङ्डाहेग्रो भवति समासान्तः ॥

131. The syllable anan is the substitute of the final of ऊर्थस in a Bahûvrîhi.

As कुण्डमिन कथोऽस्याः = कुण्डाभी, घरोभी ॥ The feminine is formed by adding ही ए (IV. 1. 25); and these words are always used in this form for the feminine only; no substitution takes place in the masculine, as महोभाः पर्यन्यः;

घरोधो धेनुकम् ॥ कथस + भन् = कथन् (VI. 4. 148). कथन् + ङीष् = कथ्न् + ई (झ being elided by VI. 4. 134) = कथी ॥

धनुषश्च ॥ १३२ ॥ पदानि ॥ धनुषः, च ॥ वृत्तिः ॥ धनुःशक्तान्तस्य बहुब्रीहरनङाहेशो भवति ॥

132. The anan is the substitute of the final of dhanus in a Bahuvrihi.

As शाङ्गे धनुरस्य = शाङ्गेधन्वन् nom. s. शाङ्गेधन्वा ॥ So also शाण्डावधन्या, पुष्पधन्या, अधिज्यधन्या ॥

वा संज्ञायाम् ॥ १३३ ॥ पदानि ॥ वा, संज्ञायाम्, (अनङ्) ॥.

वृत्तिः ॥ धतुःशब्शन्ताद्वहुत्रीहेरनङादेशो वा भशते संज्ञायां विषये । पूर्वेण निरयः प्राप्ता विकल्प्यते ॥

133. The substitution of খন্ত does not optionally take place when the Bahuvrîhi is a Name.

This declares an option, where the last sûtra had made the substitution compulsory. As शतथनुः or शतथन्ता, हडधनुः or रहधन्ता ॥

जायाया निङ् ॥ १३४ ॥ पदानि ॥ जायायाः, निङ् ॥ वृत्तिः ॥ जायाद्यकान्तस्य बहुन्नीहेर्निङारेग्री भवति ॥

134. For the final of जाया is substituted निङ in a Bahuvrîhi.

Thus युवतिर्जाया यस्य - युवजानिः (जाया + निरू = जाय् + निरू = जा + नि, the य् being elided by VI. 1. 66). So also वृद्धज्ञानिः ॥ There is punvad-bhava alsc.

गन्धस्येतुत्पृतिसुसुरभिष्ट्यः ॥ १३५ ॥ पदानि ॥ गन्धस्य, इत्, उत्, पूति, सु, सरभिष्ट्यः ॥

वृत्तिः ॥ उत् पूति सु सुराभि इत्येतेभ्यः परस्य गन्धशब्दस्य इकारादेशो भवति सामासान्तो बहुव्रीही समास ।

135. For the final of तन्ध is substituted when preceded by उत, प्ति, स and सुराभे in a Bahuvrihi.

Thus the अ of गन्ध is replaced by इ, as उद्गन्धिः, प्तिगन्धिः, सुगन्धिः, सुगन्धः, सुगन्धिः, सुगन्धः, सुगन्धिः, सुगन्धिः, सुगन्धिः, सुगन्धिः, सुगन

Vart:—The word शन्थ is a material noun as गन्धान् पिनष्टि, and an adjective as चन्द्रनगन्धः 'having the scent of sandal'. The rule of substitution applies when it is used as an attribute. Therefore, not here, श्रोभना गन्धा अस्य = सुगन्ध आपणिकः "a shop-keeper having many sweet perfumes for sale".

अल्पाख्यायाम् ॥ १२६ ॥ पदानि ॥ अल्पाख्यायाम्, (इत्) ॥ वृत्तिः ॥ भल्पाख्यायां ये। गन्धग्रद्यस्यकारादेग्रो भवति समसान्तो बहुवीही समासे ॥

136. The g is substituted for the final आ of गन्ध at the end of a Bahuvrihi compound, when गन्ध means 'a little'.

Thus सूपांडल्पोडल्मन् = सूपगन्धि भोजनम् "food with a little broth". So धृत-गन्धि "food with a little—a mere scent—of ghee'. So क्षीरगन्धि ॥ Here गन्ध is a synonym of भल्प ॥ उपमानाच ॥ १३७ ॥ पदानि ॥ उपमानात्, च, (इत्) ॥ वृत्तिः ॥ उपमानात्वरो यो गन्धशस्त्रतत्येकारादेशो भवति समासानो बहुबीही समासे ॥

137. The r is substituted for the final at of near at the end of Bahuvrihi, when preceded by a word denoting a thing with which it is compared.

As पद्मत्येव गम्योऽस्य = पद्मगन्धिः, बत्यलगान्धिः क्षरीपगन्धिः ॥

पादस्य लोपो ऽहस्त्यादिभ्यः ॥ १३८॥ पदानि ॥ पादस्य, लोपः, अहस्त्या-दिभ्यः ॥

वृत्तिः ॥ उपमानादित्येव । उपमानाद्धस्त्यादिवार्जितात्परस्य पादशब्दस्य लोपो भवति समासान्तो बहुव्रीही समास ॥

138. The final ex of ung is elided when it is at the end of a Bahuvrihi compound, preceded by a word denoting a thing with which it is compared, but not so when such word is star &c.

The word उपमानात् is understood here. The स्त्रेप substitution is a samasanta affix in a way. Thus ध्याप्रस्थेप पारायस्य = ध्याप्रपात् सिंहपात् ॥ But इस्ति-पारः, कटोलपारः ॥

1 हस्तिन्, 2 कुदाल<sup>9</sup>, 3 अश्व<sup>9</sup>, 4 किश्वक<sup>9</sup>, 5 कुरुत, 6 कटोल, 7 कटोलक<sup>9</sup>, 8 गण्डोल, 9 गण्डोलक, 10 कण्डोल<sup>9</sup>, 11 कण्डोलक<sup>9</sup>, 12 अज<sup>9</sup>, 13 कपोत<sup>9</sup>, 14 जाल<sup>9</sup>, 15 गण्ड<sup>9</sup>, 16 महेला, (महिला), 17 हासी, 18 गणिका, 19 कुसूल, u

कुम्भपदीषु च ॥ १३९ ॥ पदानि ॥ कुम्भपदीषु, च, (स्रोपः) ॥ वृत्तिः ॥ कुम्भपदीप्रभृतयः कृतपादलोपाः पत्र्यन्त सप्रदाया एव । सनैवंसूनं द्वियम् । पादस्य स्रोपो भवति कुम्भपग्रादिविषये । यथा कुम्भपग्रादयः सिध्यन्ति ॥

139. The words kumbhapadî &c, have been formed by the similar elision of the अ of पाद ॥

The forms कुन्नवर्श &c, are formed by eliding the final व्य of पाद, and then substituting पद for पात before the feminine affix ई by IV. 4. 130. This substitution takes place only before the feminine affix क्रीप्, and no where else, as कुम्नवरी, शतपरी॥ Those words in the list, the first members of which denote an object of comparison or a numeral, would have elided at by V. 4. 138 or V. 4. 140. In their case, this sûtra teaches the invariable affixing of क्रीप् to such words; so that the optional rule IV. 1. 8 does not apply to them.

1 कुम्भपरी, 2 एकपरी, 3 जालपरी, 4 शूलपरी, 5 सुनिपरि, 6 गुजपरी, 7 शतपरी, 8 सूजपरी, 9 गोधापरी, 10 कलशीपरी, 11 विपरी, 12 मुजपरी, 13 दिपरी, 14 विपरी, 15 पर्परी, 16 ससीपरी 17 शितिपरी, 18 विष्णुपरी, 19 सुपरी, 20 निष्परी, 21 आईपरी, 22 कुजिपरी, (कुजपरी), 23 कुष्ज-परी, 24 शुचिपरी, 25 ब्रोजपरी, (द्रोजीपरी), 26 हुपरी, 27 सूकरपरी, 28 शकुखरी, 29 अष्टापरी, 30 स्थुजापरी, (स्थूलपरी), 31 अपरी, 32 सूजीपरी, 33 मालापरी, 34 गोपरी, 35 धृतपरी, 36 सूपपरी, 37 प्रचपरी, 38 अर्वपरी, 39 स्तनपरी, 40 कलहंसपरी, 41 विषपरी ॥

संख्यासुपूर्वस्य ॥ १४० ॥ पदानि ॥ संख्या, सुपूर्वस्य, (छोपः) ॥ वृत्तिः ॥ संख्यापूर्वस्य सुपूर्वस्य च बहुत्रीहेः पारशब्दान्तस्य लोपा भवति समासान्तः ॥

140. The final er of पाद is elided also when a Numeral or the word & precedes it, in a Bahuvrihi

Thus हो पादावस्य = दिपात्, निपात्, so also शोभनी पादावस्य = द्युपात् ॥ वयसि दन्तस्य दत् ॥ १३१ ॥ पदानि ॥ वयस्ति, दन्तस्य, दत् ॥ वृत्तिः ॥ संख्यापूर्वस्य सुपूर्वस्य च बहुब्रीहेर्यो इन्तशब्दस्तस्य इतृ इत्ययमादेशी भवति सामासान्ती वयसि गम्यमाने ।

141. For दन्त is substituted द्त् in a Bahuvrîhi, when a Numeral or स precedes it, and the whole word expresses a stage of life i. e. an age.

The ष्ट of इतृ is indicatory, making Rule VII. 1. 70 applicable, by which a nasal is added before तृ in declining these words in sarvanamasthana cases: and rule IV. 1. 6 also applies to them. All rules relating to उतितृ apply to these. Thus हो इन्तायस्य = हिरन् "a child of the age in which two teeth have appeared". So also चिरन्, चतुर्रन् ॥ शोभनारन्ताअस्य समस्ता जाता: = सुरन् कुमारः "a boy of the age in which all his teeth have appeared beautifully". Why do we say denoting 'age'? Observe हिरन्तः कुंजरः ॥

छन्दसि च ॥ १४२ ॥ पदानि ॥ छन्दसि, च, (दत्) ॥ कृतिः ॥ छन्दसि च रन्तशब्रस्य रह इत्ययमारेशो भवति समासान्तो बहुब्रीही समासे ॥

142. For danta is substituted dat in the Vedas, when final in a Bahuvrîhi.

Thus पत्र इन्तमालभेत, उभवदत आलभेत ॥

स्त्रियां संज्ञायाम् ॥ १४३ ॥ पदानि ॥ स्त्रियाम्, संज्ञायाम्, (दत्) ॥
गुन्तः ॥ स्त्रियानयपदार्थे संज्ञायां विषय वन्तर्राव्हस्य वृतृ स्वययमदिशो भवति ॥

143. For danta is substituted dat when in the feminine gender denoting a name.

Thus अयोदती, फालवती ॥ Why do we say when denoting a Name? Observe समक्ती, किन्धती ॥

विभाषा इयावारोकाभ्याम् ॥१४४॥ पदानि ॥विभाषा,श्याव,आरोकाश्याम् (द्त्रं)॥
बृत्तिः । इयाव भरोक इत्येताभ्यां परस्य इन्तशब्दस्य इतृ इत्ययमोदेशो भवति ॥

144. Optionally dat is substituted for danta, in a Bahuvrihi compound, when it is preceded by the words syava and aroka.

Thus श्यावदन्तः or श्यावदन्, भरोकदन्तः or भरोकदन् ॥ भरोक means 'dark' 'non-luminous'. The word संज्ञायाम् of the last sûtra governs this also, so that

when the compound is not a Name, the substitution does not take place; as चयावहन्तः, भरोकहन्तः ॥

अप्रान्तशुद्धश्चमृत्रवराहेश्यश्च ॥ १४५ ॥ पदानि ॥ अप्रान्त, शुद्ध, शुम्र, शुम्र, वराहेश्यः, च, (द्तु)॥

वृत्तिः ॥ विभाषेत्येत्र । भप्रान्ताच्छव्यात् शुद्ध शुभ वृष वराह इत्येतेभ्यश्च परस्य इन्तश्चद्रस्य विभाषा वृह् इत्ययमादेशो भवाति समासान्तो बहुत्रीही समासे ॥

145. The substitution of dat for danta is optional in a Bahuvrihi, when it is preceded by a word ending in अम or by शुद्ध, शुद्ध, शुप्त and वराह ।

The word "optionally" is understood here also. Thus कुड्नलामदन, or कुड्नलामदन्तः, so also शुख्रदन्तः or शुख्रदन्तः or शुख्रदन्तः or शुख्रदन्तः or व्यवदन्तः or व्यवदन्तः or व्यवदन्तः

The च of the sûtra indicates that the substitution optionally takes place in other cases not enumerated: as झहिरन्तः or भहिर्न्, मूचिकरन् or मूचिकरन्तः, गर्रभरन्तः or गर्रभरन्, शिखरर्न्सः or शिखरर्न् ॥

ऋकुद्स्यावस्थायां लोपः ॥ १४६ ॥ पदानि ॥ ककुद्स्य, अवस्थयां, लोपः ॥ वृत्तिः । ककुद्दश्रहान्तस्य बहुत्रहिलोपो भवति समासान्तो ऽत्रस्थायां गम्यमानायाम् । कालादिकृता वस्तु-धर्मा वयःप्रभृतयो ऽत्रस्या दृखुच्यते ॥

146. The final letter of kakuda is dropped in a Bahuvrihi, when it denotes age or condition of animals.

The word अवस्था means the changes which things undergo by lapse of time, such as age &c. Thus असंजातं करूरमस्य = असंजातककृत् = बालः "the young of an animal". पूर्णककुत् = मध्यमवया "middle—aged animal": उम्रतककुत् = ब्लवान् 'strong', यष्टिककुत् = नातिस्युले नातिकृषः ॥

Why do we say when denoting a condition? Observe श्वेतकड्यः ॥

त्रिककुत्पर्वते ॥ १४७ ॥ पदानि ॥ त्रिककुत्, पर्वते ॥
वृत्तिः ॥ विककुदि बहुत्रीही ककुद्शब्दस्य लोपः समासान्तो निपास्यते पर्वते अभिषेते ।

147. The Bahuvrihi word Trikakud, formed by the elision of the final w of kakuda, is the name of a mountain.

भीणिककुरान्यस्य = भिककुत् "a three-peaked hill, the peaks having the shape of a hump". All three-peaked hills are not so called it is the name of a particular hill. When not denoting a hill we have चिककुदः ॥

उद्विश्यां काकुद्स्य ॥ १४८ ॥ पदानि ॥ उद्, विश्याम्, काकुद्स्य, ( लोपः ) वृत्तः ॥ उत् वि इत्येताभ्यां परस्य कालुद्धस्य लोपे। भवति बहुवीहो समासे ॥

148. After ut and vi, the final of kakuda is elided in a Bahuvrihi compound.

Thus दत्रतंकाकुर्गस्य = दस्काकुत्, so also विकाकुत् ॥ The word काकुर means 'palate'.

पूर्णोद्धिभाषा ॥ १४९ ॥ पदानि ॥ पूर्णोत्, विभाषा, ( लोपः ) ॥ वृत्तिः ॥ पूर्णात्परस्य काकुरशब्दस्य विभाषा लोपो भवति बहुबाही समासे ॥

149. After purna, the final of kakuda is optionally elided in a Bahuvrihi compound.

Thus पूर्णम् काकुरमस्य - पूर्णकाकुत् or पूर्णकाकुरः ॥

सुहृद्दुईदी मिन्नामित्रयोः ॥ १५०॥ पदानि ॥ सुहृद्, दुईदी, मित्र, अमित्रयोः ॥ वृत्तिः ॥ सुहृत् दुईत् इति निपाखते यथासंख्यं निवामिनयोर्गभधययोः । सुराब्दात्परस्य हृदयराब्दस्य हृद्रावो निपात्यते बहुत्रीही, तथा दुःशब्दात्परस्य ।

150. The words subrit and durhrit are irregularly formed Bahuvrihi compounds, denoting "a friend" and "a foe" respectively.

The word मुहत् is derived from मु+हृद्य, the अय of हृद्य being elided in the Bahuvrihi. It means one whose heart is favourably disposed towards another. So also दुईत् is derived from दुर्+हृद्य, he whose heart is evil.

Why do we say "when meaning a friend and a foe respectively"? Observe सुद्द्यः कारुणिकः 'the kind-hearted, merciful', दुई्रयमोरः "the evil hearted thief".

उरःप्रभृतिभ्यः कप् ॥ १५१॥ पदानि ॥ उरः प्रभृतिभ्यः, कप् ॥ वृक्तिः ॥ उरःप्रभृत्वन्तादृबहुत्रीहेः कप् प्रत्ययो भवति ।

151. The affix कर comes after uras &c final in a Bahuvrihi compound.

Thus ध्युढोरस्कः = ब्यूढमुरोऽस्य ॥ So also प्रियसिर्पध्कः, अवमुक्तोपानस्कः ॥

The words पुनान, अनुङ्गान, पयः, नै। and लक्ष्मी: are exhibited in the list of urasadi words as nominative singular, and not in their crude-forms as is the case with other words. The reason of this is, that the singular number of these words take the affix क्ष्, and not their dual and plural numbers. With regard to the dual and plural of these, the affix क्ष् is optionally added by force of sûtra V. 4. 154. Thus दिशुनान or दिशुन्कः, बहुपुनान or बहुन्कः ॥

1 दरस, 2 सर्पिस, 3 दपानह, 4 पुनान, 5 अनद्भान, 6 प्यस्, 7 नौः, 8 लक्ष्मीः, 9 हथि, 10 मधु, 11 शालि, 12 अथात्रज्ञः ॥ (The affix क्ष् is added to अर्थ when preceded by the Negative particle नस्, as अन्यकः)

इनः स्त्रियाम् ॥ १५२ ॥ पदादि ॥ इनः, स्त्रियाम्, ( कप् ) ॥

वृत्तिः ॥ इमन्ताद्बहुव्रीहेः कप् प्रत्ययो भवति स्त्रियां विषये ।

152. The affix my is added to a Bahuvrihi the last member of which ends in ty, when a feminine word is denoted.

Thus बहरो इण्डिनाऽस्यां शालायां = बहुदण्डिका शाला ॥ So also वहुछिषिका; बहुस्यानिका भगरी, बहुवाग्निका सभा ॥ Why do we say when denoting a feminine? Observe बहुदण्डी राजा or बहुदण्डिक: ॥ The latter form is derived by adding क्रच् optionally under V. 4. 154.

नद्यृतश्च ॥ १५३ ॥ पदानि ॥ नदी, ऋतः, च, (कप्) ॥ वृत्तिः ॥ नद्यतादुबहुव्रीहर्क्ततापत्ताच कप् प्रत्यवा भवति ॥

153. The affix कर is added to a Bahuvrihi the last member of which is a feminine word ending in long to or a defined as nadi words, or which ends in a short of the last member of the last member of which is a feminine word ending in long to the last member of which is a feminine word ending in long to the last member of which is a feminine word ending in long to the last member of which is a feminine word ending in long to the last member of which is a feminine word ending in long to the last member of which is a feminine word ending in long to the last member of which is a feminine word ending in long to the last member of which is a feminine word ending in long to the last member of which is a feminine word ending in long to the last member of which is a feminine word ending in long to the last member of which is a feminine word ending in long to the last member of which is a feminine word ending in long to the last member of which is a feminine word ending in long to the last member of which is a feminine word ending in long to the last member of which ends in a short of the last member of which ends in a short of the last member of

The word नदी is defined in I. 4. 3. Thus बहुकुमारीको देशः (बह्च्यः कुमबॉंड स्मिन्देशे), बहुब्रह्मबन्धूकः ॥ बहुकर्तृकः ॥ The त in छृत् is for the sake of euphony.

देशपद्धिमाषा ॥ १५४ ॥ पदानि ॥ दोषात्, विमाषा, (कप्) ॥ धृत्तिः ॥ यसाद्बहुव्रीहेः समासान्तो नविहितः स ग्रेपस्तसादिभाषा कप्पत्यस्रे भवति ॥

154. After all other Bahuvrîhi compounds not covered by the foregoing rules, may optionally be added the affix कर 1

Thus बहुल्युकाः or बहुल्युकाः कर बहुल्युकाः

Why do we say "after the rest"? Observe त्रियपयः, त्रियपुरः ॥
न संज्ञायाम् ॥ १५५ ॥ पदानि ॥ न संज्ञायाम्, (कप्) ॥
वृत्तिः ॥ संज्ञायां विषये बहुन्नीही समासे कप् मस्ययो न भवति । पूर्वेण प्राप्तः प्रतिसिद्धाते ॥

155. The affix and does not come after a Bahu-vrîhi when a Name is meant.

This debars कप् ordained by the last. Thus विश्वेदेवा सस्य - विश्वेदेवा, वि-

23

# ईयसम्ब ॥ १५६ ॥ पदानि ॥ ईयसः, च ॥ वृत्तिः ॥ ईयसन्ताद्बहुब्रीहेः कर् प्रस्ययो न भवति । सर्वा प्राप्तिः प्रतिविश्यते ।

156. The affix कए does not come after a Bahuvrihi the last member of which ends in the affix रेवस ॥

This debars all the previous rules. Thus बहुनः श्रेयांसोऽस्य = बहुश्रेयान्, here rule V. 4. 154 is debarred. बहुन्यः श्रेयस्योऽस्य = बहुश्रेयसी, here rule V. 4. 153 is prohibited. By rule I. 2. 48 the long final ई ought to have been shortened, but this is not done by considering it as a masculine "ईयसो बहुनीही पुंचत्" See Vârtika under I. 2. 48.

वन्दिते भ्रातुः ॥ १५७ ॥ पदानि ॥ वन्दिते, भ्रातुः (न कप्) ॥ वृत्तिः ॥ वन्दितेऽर्थे यो भानृशको वर्तते सर्न्ताद्वहुश्रीहः कप् प्रत्ययो न भवति ॥

157. The affix कर does not come after a Bahu-vrîhi ending in the word bhrâtri, when it means 'praised'.

The word वन्तिः means 'praised', 'respected' &c. Thus शोभना भाता इस्य-द्यभाता 'one having a good brother'. Why do we say when it means "praised"? Observe मूर्यभातृकः, दुष्टभातृकः ॥

भ्रुतरुखन्दस्ति ॥ १५८ ॥ पदानि ॥ भ्रुतः, छन्दस्ति, (न कप्) ॥
वृत्तिः ॥ भ्रुवर्णम्ताद् बहुविहेश्छन्दति विषये कप् प्रस्ययो न भवति ॥

158. The affix and does not come after a Bahuvrîhi ending in short ar in the Veda.

Thus इता माताऽस्य - इतमाता, इतपिता, इतस्यता, झुहोता ॥

माडीतन्त्रचोः स्वाङ्गे ॥ १५९ ॥ पदानि ॥ नाडी, तन्त्रयोः, स्वाङ्गे (कप्, न) ॥ वृत्तिः ॥ साङ्गे यो नाडीतन्त्रीशको तरन्ताद्बहुश्रीहः कप् प्रत्ययो न भवति ॥

159. The affix wy does not come after the words nadi, and tantri final in a Bahuvrihi, when they mean organs of body.

Thus बहुयो नाडघोऽस्य = बहुनाडिः कायः, बहुतन्त्रीयींवा ॥ The word तन्त्री means 'artery'. Why do we say meaning "parts of body"? Observe, बहुनाडीका स्तम्भः, बहुतन्त्रीका बीणा ॥ The word नाडी is a feminine word formed by हीय that comes after jati; सन्त्री is formed by the unadi affix ई (un III. 158). In बहुनाडिः the long ई is shortened as being an upasarjana (I. 2. 48); but the ई of तन्त्री is not shortened, as ई here is not a feminine affix, but a krit affix (कृत् क्षियाः प्रतिचेषः; See I. 2. 48 also).

· 1,0

निष्प्रवाणिश्च ॥ १६० ॥ पदानि ॥ निष्प्रवाणिः, 🗨 ॥ वृत्तिः ॥ निषप्रवाणिरिति नदीलक्षणस्य कपः प्रतिषेषो निपास्यते ।

160. The word निष्यवाणि is irregularly formed,. without adding the affix my, though the last word is a Nadi word.

The word प्रवाणा means either प्रीयतेऽस्यां or प्रवयन्ति स्था ॥ Here स्पुर् is added to the root & 'to weave': and denotes the instrument of weaving i. e. 'a shuttle'. निर्गता प्रवाणी सस्य - निष्प्रवाणिः पटः, निष्प्रवाणिः सम्बलः - अपनीतश्रलाकः "a new unbleached cloth or blanket", from which the shuttle has not yet been extracted, fresh from the loom. The wis changed to w by VIII. 4. 29.

Printed by Freeman & Co., Ld., at the Tara Printing Works, Benares.

## RATES OF SUBSCRIPTION.

Payable in advance for the complete work, including fostage.

| <b>I</b> ndia <b>n</b> | ••• | ••• | ••• | Rs. | 20 | 0 | 0 |
|------------------------|-----|-----|-----|-----|----|---|---|
| Foreign                | ••• | ••• |     | £   | 2  | 0 | 0 |

Price per set of 4 parts, i. e., one Book or Adhydya, bound in one volume—excluding postage and V. P. commission—Rs. 3 (Indian), 6s. (Foreign).

Intending Subscribers are requested to apply with remittances to the

MANAGER.

PANINI OFFICE,

Benares.

N. W. Provinces, India.

#### NOTICE.

The Sixth Book is in the Press, and will be out in April 1897. We hope to finish the publication of the complete work before the end of this year.

MANAGER.

Printed by Freeman & Co., Ld., at the Tara Printing Works, Benares.

Digitized by Google

.

Digitized by Google

Acme
Bookbinding Co., Inc.
300 Summer Street
Boston 10, Mass.



## WIDENER LIBRARY

Harvard College, Cambridge, MA 02138: (617) 495-2413

If the item is recalled, the borrower will be notified of the need for an earlier return. (Non-receipt of overdue notices does not exempt the borrower from overdue fines.)

| WIDENER  NOV 2 6 7006 FEB 10 2003 CANCELLED |  |
|---------------------------------------------|--|
|                                             |  |
|                                             |  |
|                                             |  |

Thank you for helping us to preserve our collection!



