

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



(111170071000



HARVARD COLLEGE LIBRARY

Digitized by Google

0

# BEITRÄGE ZUR GESCHICHTE DER PHILOSOPHIE DES MITTELALTERS.

## TEXTE UND UNTERSUCHUNGEN.

### **HERAUSGEGEBEN**

7.0X

DR. CLEMENS BAEUNKER.

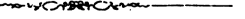
O. Ö. PROPESSOR AN DER UNIVERSITÄT BRESLAU.

UNE

DR. GEORG FREIH. VON HERTLING,
o. ö. professor an der universität münchen.

### BAND IL HEFT V.

DR. Albino nagy, die Philosophischen abhandlungen des Ja'qüb ben ishāq *al-kindī*. Zum ersten male herausgegeben.



MÜNSTER 1897.

DRUCK UND VERLAG DER ASCHENDORFFSCHEN BUCHHANDLUNG.

0

DIE

# PHILOSOPHISCHEN ABHANDLUNGEN

DE8

# AL-KINDĪ. JA'QŪB BEN ISHĀQ

ZUM ERSTEN MALE HERAUSGEGEBEN

KOX

DR. ALBINO NAGY.

MÜNSTER 1897.

DRUCK UND VERLAG DER ASCHENDORFFSCHEN BUCHHANDLUNG

Phil 1504.2.5

Phil 1504.2.5

JUL 18 1898
LIBRARY.

9/alker fund.

HARVARD UNIVERSITY

51.

MAR 1 0 1987

Digitized by Google

### Einleitung.

1. Arabische Originaltexte, — II. Die lateinischen Übersetzungen. — III. Der Traktat .de intellectu". — IV. Der Traktat ,de somno et uisione". — V. Der Traktat ,de quinque essentiis". — VI. Der ,liber introductorius in artem logicae demonstrationis". — VII. Die handschriftliche Überlieferung und die vorliegende Ausgabe.

T

Die vier nachfolgenden Abhandlungen, welche bis jetzt unediert geblieben waren, werden dem arabischen Philosophen Ja'qub ben Ishaq al-Kindī, ') der im neunten Jahrhunderte n. Chr. lebte, zugeschrieben; und zwar werden die drei ersten als von ihm verfaßt, die letzte als ein von seinem Schüler Muhammad zusammengesetztes Buch angegeben.

Wir haben genügende Gründe, um die beiden Schriften "de intellectu" und "de somno et uisione" als authentisch anzusehen.

Dafür spricht zunächst, daß die Titel derselben in den Listen der Werke al-Kindl's, welche uns Muhammad ben Ishaq al-Nadlm, ibn al-Qifti und ibn abi Uşaibi'a überliesert haben, sich vorfinden. Der Titel der Schrift "de intellectu" lautet: ?)

<sup>1)</sup> Quellenangaben in meiner Note: Sulle opere di Ja'què ben lahaq al-Kindi in den Rendiconti della R. Accademia dei Lincei. Vol. IV, fascicole 3, 1895. Eine zweite (Schluß-) Note wird bald erscheinen.

<sup>2)</sup> Ebendaz. S. 8, n° 20 (al-Nadīm n° 22, Qifți n° 15, I. a. Uşaibi'a n° 20) Casiri, B. I, S. 358: de intellectus essentia. Flügel, Alkindi, S. 21: Abhandlung über das Wesen der Vernunft und die klare Entwickelung.

رسالته في مأتبة العقل والابانة عنه

"Sendschreiben über das Wesen des Intellekts und seine Auseinandersetzung"; der des Traktates "de somno et uisione":1)

رسالة في علَّة النوم والروِّيا وما يرمو به النفس

"Abhandlung über die Ursache des Schlafes und des Traumes und [über das] was die Seele in ihm anzeigt (eig. einen Wink mit den Augen gibt).

Zweitens wird in der Liste der Bücher, welche Gerhard von Cremona aus dem Arabischen übersetzte, ein Liber iacob alkindi de sopno (für: sopno) et uisione — nebst dem Liber alkindi de quinque essentiis — ausdrücklich erwähnt. ?)

Drittens stimmen die Überschriften der ältesten noch erhaltenen lateinischen Handschriften mit den arabischen Titeln vollkommen überein. (Vergl. S. XV, XXII.)

Was viertens die inneren Gründe anlangt, so ist unleugbar, daß die fraglichen Aufsätze alle die charakteristischen Merkmale an sich tragen, welche Zeit und Ort ihrer angeblichen Entstehung uns erwarten lassen.

Schwieriger verhält sich die Sache mit den zwei übrigen Abhandlungen.

In den Registern von al-Kindi's Werken findet sich der Titel: 3)

كتاب رسالته في الاصوات الخمسة

"Das Buch seines Sendschreibens über die fünf Worte", welcher

dessen was sie ist. Hammer, Literaturgeschichte, B. III, S. 243: Das Buch von der Wesenheit der Vernunst und ihrer Auseinandersetzung. — Ein Doppelgänger ist der abgekürzte Titel n° 216: كتاب رسالته في خبر أنعقل (al-Nadīm n° 181, Qifţi n° 156, I. a. Uşaibi'a n° 207). Flügel, S. 81: Abhandlung über dus Wesen des Vorstandes (lies: Verstandes). Hammer, S. 248: Abhandlung von der Vernunst. Casiri, S. 856, col. 1: de intellectu.

- 1) Salle opere di Ja'qüb ben lahüq al-Kindi S. 14, n° 202 (Fibrist n° 109, Qifți n° 148, L. s. Uşaibi'a n° 194). Flügel, S. 31 n° 188: Abhandlung üler die Urrache des Schlafes und des Traumes und über das, was die Seele geheimnisvoll anzeigt. Hammer, S. 248 n° 172: Abhandlung über die Ursache des Schlafes und der Träume. Casiri S. 355 col 2: De somni et somniorum causa.
- \*) Boncompagni, Della vita e delle opere di Gherardo Cremonese, Rom, 1851, S. 6.
  - a) Sulle opere etc. S. 9, nº 88. Fibriet nº 29, Qifti nº 21.

Digitized by Google

bei Uşaibi'a 1) erweitert lautet:

رسالة في الاسمام الخمسة اللاحقة لكل المقولات

"Abhandlung über die fünf jedem Prädikamente zustehenden Namen".

Casiri <sup>2</sup>) und Hammer <sup>2</sup>) bringen ihn mit dem aristotelischen Organon in Zusammenhang. Der erste übersetzt nämlich: "de quinque praedicamentis seu de Aristotelis Organo". Der zweite fügt dem Titel die Worte: "das ist das Organom des Aristoteles" hinzu. Sie geben jedoch keinen Grund dafür an. Wahrscheinlich machen sie den Zusatz lediglich wegen der "), a. = ×arnyoolau, die an das gleichnamige aristotelische Buch erinnern. Flügel <sup>4</sup>) setzt ihn mit den "quinque uoces" des Porphyrius in Beziehung. Jedoch augenscheinlich mit Unrecht, denn die Überschriften: <sup>5</sup>)

رسالة في القولات العشر

"Abhandlung über die zehn Kategorien" und 9

اختصار كتاب ايساغوجي لفرفوردوس

"Auszug des Buches der Eloaywyń des Porphyrius" deuten auf zwei besondere Abhandlungen über jene Themen hin. An Doppelgänger ist kaum zu denken; denn dieselben befinden sich gewöhnlich entweder ganz nahe bei oder in einer gewissen Entfernung von einander. In unserem Falle aber sind sie als Numero 25, 29 resp. 32 eingetragen.

Das Wort أَسْمَا (Plural von اِسْم), welches Uşaibi'a, vielleicht um die Abhandlung von den obigen schärfer zu unterscheiden, statt اصوات anwendet — wenn nicht

<sup>&#</sup>x27;) Usaibi'a nº 81.

<sup>\*)</sup> Casiri, S. 853 col. 2.

<sup>\*)</sup> Hammer, S. 243.

<sup>4)</sup> Flügel, S. 22 n° 32: "Abbandlung über die fünf Worte oder Kategoreme (Prädicabilien)" — und in der Note 48: — d. i. 1. περὶ γέγους 2. περὶ είδους 8. περὶ διαφορᾶς 4. περὶ ἰδίου 5. περὶ συμβεβηκότος. Vgl. des Porphyrius Εἰσαγωγὴ [εἰς τὰς Ἰαμοτοτέλους κατηγορίας] περὶ τῶν πέντε φωνῶν (de quinque vucibus s. in categorias Aristotelis introductio) d. i. Die Porphyrianischen Prädikabilien oder die fünf Namen, die jeder der zehn Kategorien beigelegt werden.

<sup>\*)</sup> Sulle opere etc. S. 9. n° 29 (Fibriet n° 25, Qifți n° 19, Uşaibi'a n° 27, Flügel n° 28, Hammer n° 26).

<sup>\*)</sup> Sulle opere etc. S. 5 n° 25 (Uşaibi'a n° 23, Flügel n° 25, Hammer n° 28).

einíach, wie mir hochst wahrscheinlich ist, اشياء "Sachen" zu lesen ist ") — dürfte sich wohl auf das benannte Ding bebeziehen. Vgl. شيعة — "Natur". Dann erklärt sich gleich die lateinische Überschrift "de quinque essentiis", wenn man sie mit der Stelle des Textes "Res autem quae sunt in omnibus substantiis, sunt quinque" vergleicht. Soviel über den Titel. 2)

Beachtung verdient auch ein anderer Umstand, die Stellung des obigen Titels in den arabischen Katalogen. Er findet sich nämlich unmittelbar vor dem: <sup>3</sup>)

كتاب رسالته في سمع لكيان

"Abhandlung über die physische Anhörung (φυσική ἀκρόσσις),"
Nun werden wir später sehen, daß die Abhandlung "de quinque essentiis" in der That hauptsächlich Excerpte aus diesem Werke enthält. Demnach kombiniere ich beide Titel 32. und 33. zu einem einzigen, in dem Überschrift und Inhalt der Abhandlung angegeben wird.

Unmittelbar vor den soeben besprochenen Titeln steht in der Liste der Werke al-Kindi's der andere: 4)

كتاب رسالته بايتجاز واختصار فى البرهان المنطقى "Kurze und zusammengesetzte Abhandlung über den logischen Beweis" — die Bücher vom Beweis sind bekanntlich die ἀναλυτικά

<sup>4)</sup> Ebenda. nº 32 (Fibrist nº 28, Qifti nº 22, Uşaibi'a nº 30, Flugel nº 31, Hammer nº 29).



<sup>&#</sup>x27;) Vergleiche die أشيا أشيا der Ihwan al-safa S. 27, und des al-Ja'qubi (Houtsma, Chronik des Ibn Wadih al-Ja'qubi, Leiden, 1883. S. 148).

<sup>5)</sup> Sulle opere etc. 8. 9 nº 84 (Fibriet nº 80, Qifți nº 24, Ușaibi'a nº 82, Flügel nº 83, Hammer nº 81).

πρότερα. Das entspricht gewissermaßen wohl dem Titel: "liber introductorius in artem logicae demonstrationis", jedoch soll dieser von seinem angeblichen Schüler Muhammad, "Machomet", zusammengestellte Lehren enthalten.

Wer ist dieser Muhammad?

Der Name und die Angabe "Schüler al-Kindi's" 1) dürsten wohl auf den berühmten abu Nasr Muhammad ben Muhammad al-Färäbi passen, der wirklich längere Zeit in Bagdäd zubrachte und studierte, wo al-Kindi kurze Zeit vorher gelebt hatte. Jedoch stehen dem Bedenken entgegen. Al-Farabi's Biographen berichten: 2) "Er (al-Farabi) verließ seine Vaterstadt, in welcher er aufgezogen ward, und kam auf seinen Reisen nach Bagdad; nicht nur der türkischen, sondern auch anderer Sprachen kundig, verlegte er sich zu Bagdad aufs Arabische und dann auf philosophische Studien. Damals las zu Bagdad der greise Philosoph abu-Bisr Matta ben Junus einer großen Anzahl von Zuhörern über Logik 3) und diktierte seinen Schülern den Kommentar über siebzig verschiedene Bände; in seinen Worten klar und einfach, so daß er den tiefsten Sinn mit den leichtesten Worten vortrug. Einige Gelehrte sagen, daß vorzüglich ihm al-Fārābī gleiches Verdienst verdanke. Von Bagdād begab sich dieser nach Harran, wo Juhanna ben Hallan, 1) der christliche Philosoph, Logik lehrte; von Harran zurückgekehrt las al-Färäbi über philosophische Wissenschaften, besonders alle Bücher des Aristoteles ergründende." "Abü'l-Qasim Sa'id ben Ahmad ben 'abd-al-rahman ben Şa'ıd von Cordova sagt in

<sup>4)</sup> Die Transscription ist unsicher, denn der Name wird in den Codices schwankend جبلان بخيلان وعداد وجداد وجبلان بخيلان وعداد وعداد



¹) Von Muhammad ben Jazid Duhaïs, an welchen Berthelot (La Chimie au moyen âge. T. III, Paris 1898-S. 4) denkt, oder von dem Muhammad ben Müsä ben Śākir (De Sacy Abdollatif, S. 487), welcher einer seiner bittersten Feinde war, kann, wie ich meine, kaum die Rede sein.

<sup>\*)</sup> Ich führe diese Stelle in der Übersetzung Hammer's an, B. IV. S. 288—289.

s) Wir besitzen noch abu Bisr Matta's Ubersetzung der Analytica posteriora und die Kommentare, welche al-Färäbl darüber geschrieben hat. Vgl. Wenrich, de auctorum graecorum versionibus u. s. w., Leipzig 1842, S. 182, 172.

seinen Klassen der Philosophen: al-Färäbi (der Philosoph der Muslimin vorzugsweise) studierte die Logik unter Julianna ben Hailan, der zu Bagdäd unter der Regierung des Chalifen el-Muqtadir gestorben. Er leitete alle Bekenner des Islams zum wahren Verständnisse der Logik, indem er die Geheimnisse derselben enthüllte und erläuterte, und alle jene Punkte berührte, welche al-Kindi vernachlässigt hatte, und die Anwendung der Analogie auf alle vorkommenden Fälle lehrte. Er umfaßte das ganze wissenschaftliche System in seiner Aufzählung und Begränzung der Wissenschaften. Abu Nasr al-Färäbi machte sich zu Bagdäd bald großen Namen und verfaßte dort seine meisten Werke, dann reiste er nach Damaskus, ohne sich dort aufzuhalten, und nach Ägypten. Er selbst erzählt in seinen Werken von der Regierungskunst, daß er zu Bagdäd Werke zu verfassen begonnen und dieselben zu Kairo vollendet habe."

Hiernach fällt der Studienaufenthalt al-Färäbi's in Bagdad in den Anfang des zehnten Jahrhunderts. 1) Dann aber ist schwerlich anzunehmen, daß er in diesem Zeitraum in Bagdad persönlich den al-Kindī gekannt habe. Denn derselbe starb wahrscheinlich gegen das Jahr 873. Nichts desto weniger dürfte al-Kindi, der trefflichste seiner Zeit und der einzige seines Jahrhunderts", auch zur Zeit von al-Färübi's Aufenthalt in Bagdad noch einen großen Einfluß ausgeübt haben. Wir dürfen als sicher annehmen, das er mit den christlichen, des Griechischen kundigen Übersetzern, an deren Thätigkeit er selbst bedeutenden Antheil nahm, lebhaften Verkehr unterhielt. 1) Und wie seine Schüler Alımad ben Mu'taşim bi'llüh — einer der Söhne des Kalifen, dem er ganz besonders zugethan gewesen zu sein scheint, wie es die mehrfach an ihn gerichteten Schriften beweisen — und die, im Fibrist citierten, Hamawaih, Nustamawaih, Salamawaih und Ahmad al-Tabari, so waren auch die christlichen Lehrer Färäbi's Fortsetzer seiner Spekulationen. Name lebte in den verschiedenen Übersetzungs- und Kommen-

Jūnus starb unter dem Halifat des al-Rādi (934—940), Haliān unter Muqtadir (908—932).

<sup>1)</sup> Flügel, S. 5. Vgl. Titel nº 289, an Jühanna ben Masawiah.

tierungsarbeiten fort. 1) Darauf beziehen sich die Zeilen des schon genannten Abü'l qäsim von Cordova, welcher den durch al-Färäbi's Verdienst den al-Kindi'schen Arbeiten gegenüber erzielten Fortschritt auseinandersetzt. Al-Kindi kann in mehreren Hinsichten als der wahre Vorläuser des al-Färäbi gelten, was nicht nur aus der Ähnlichkeit mehrerer Titel von Schristen beider, 2) sondern auch aus dem Vergleiche 'paralleler Stellen in al-Kindi's und al-Färäbi's Traktaten de intellectu hervorgeht; woraus zugleich erhellt, daß mehrere bisher dem al-Färäbi zugeschriebene Gedanken in der That dem al-Kindi zu vindicieren sind.

In diesem Sinne kann al-Färäbl indirekter Weise als Schüler al-Kindi's betrachtet werden, und zwar als ein solcher, der später seinen Lehrer übertraf und die Schriften desselben verdrängte. <sup>3</sup>)

Wenn also der "Liber introductorius" ein von al-Färäbi in seinen Jugendjahren, unter dem Einfluß der al-Kindi'schen Werke, in Bagdäd entstandenes und — vielleicht später in Kairo — zusammengesetztes Buch ist, so dürste dasselbe wahrscheinlich ein (Anfangs-) Stück aus dem Kommentar al-Färäbi's de demonstratione sein, der von ibn-Ruśd ') für unvollendet gehalten und von Albertus Magnus ') citiert wird — ein Zeugnis, das, wie hier nebenbei bemerkt sein möge, zugleich ein Beleg sein dürste

<sup>&#</sup>x27;) Hauréau. Histoire de la philosophie scolastique II Partie. T. I, S. 19: c'est principalement à ces commentaires qu'il dut sa grande renommée. Cependant ils étaient beaucoup moins lus dans les écoles d'Espagne, à la fin du XII siècle, qu'ils ne l'avaient été, dans le IX , à l'école de Bagdad.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Steinschneider, Alfarabi, SS. 61, 70, 74, 76, 80-82, 112, 123, 124, 183, 248.

<sup>3)</sup> Nunk, Melanges S. 341. Vergleiche aber Steinschneider, Alfarebi, S. 8.

<sup>4)</sup> Averroes, Quaes. in Post. Resolut. (in Arist. Opp. latine. Venetiis 1852) f. 212 v. A; f. 376 v. II: "Totum autem hoc significat, quod liber Abunazar De demonstratione nondum fuerit completus..."; f. 374 v. B.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Albertus Magnus, Analyt. post. B. II, Kap. 2 (in Opp. ed. Lugdun. 1651) 8. 517 A: "Et haec, quae dicta sunt, de scientiis Arabum sunt excerpta, quorum commentum super hunc posteriorum ex sententia Alfarabi Arabis ad nos devenit."

für die von Steinschneider ') als fraglich bezeichnete Existenz der lateinischen Übersetzung jenes Kommentars.

Die Citate, welche sich in demselben finden, lassen einen Autor vermuten, welcher eine gewisse Vertrautheit mit Aristoteles' Werken besaß. Demgemäß könnte man versucht sein, das Werk etwa auf al-Gazzali oder sogar auf ibn-Rośd zurückzuführen, da beide den Namen Muhammad tragen. Dann müßte man aber natürlich auf eine Erklärung des Beinamens "Schiller des al-Kindi" verzichten. Ich habe zu diesem Behufe die edierten lateinischen Ausgaben dieser Autoren durchgesehen, jedoch vergeblich, da in denselben kein Anhaltspunkt zu finden ist. Auch zeigt der Inhalt des "Liber introductorius" einen starken Einfluß und eine öftere Ausnutzung der neuplatonischen Kommentatorenlitteratur an, welche mit dem durch einen reineren Aristotelismus und zugleich durch originellere Selbständigkeit gekennzeichneten Charakter dieser Philosophen unvereinbar ist.

### II.

Man hatte bis zu unseren Tagen alle philosophischen Werke al-Kindl's als verloren betrachtet. Dieser Meinung waren noch Munk<sup>2</sup>), Hammer<sup>3</sup>), im ganzen auch Steinschneider<sup>4</sup>) und, wie es scheint, auch Wüstenfeld<sup>5</sup>). Freilich war schon

<sup>1)</sup> Steinschneider, Alfarabi, S. 5 Note 8. — Es wäre wünschenswert, wenn das Verhältnis dieses "liber introductorius" zu der arabischen Handschrift, Florenz CCXLV (Assemani, S. 367, Wenrich, S. 182, die aber in dem Muhammad b. Muhammad b. Tarhan, den die Handschrift als Verfasser nennt, nicht den al-Färäbi erkennen) festgestellt würde.

<sup>\*)</sup> Munk, Mélanges S. 340: Il ne nous reste maintenant d'Al-Kendi que quelques traités de médicine et d'astrologie.

<sup>9)</sup> Hammer, Literaturgeschichte, III, S. 250—251: Von el-Kindi's zahlreichen Werken, welche die Zahl von zweihundert übersteigen, sind in Europa nur zwei und von diesen beiden nur eines im Druck bekannt geworden (Alchindi de medicinarum compositarum gradibus), das andere aber in Handschrift geblieben (Alchindi de sex quantitatibus).

<sup>&#</sup>x27;) Steinschneider, Alfarabi, S. 7: Da gerade von den philosophischen [Schriften el-Kindi's] im engeren Sinne des Wortes sich fast nichts erhalten hat. — Doch vgl. weiter unten S. 13 mit Anm. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>a)</sup> Wüstenfeld, Geschichte der arabischen Ärzte, S. 22, wo philosophische Schristen in der Liste der erhaltenen Werke nicht angegeben sind.

durch Jourdain 1) die Aufmerksamkeit auf die in Paris erhaltenen lateinischen Übersetzungen der Schriften "de intellectu" und "de somno et uisione" gezogen.

Nach ihm werden dieselben von Flügel ') — in seiner mehrfach citierten Monographie — und von Hauréau ') erwähnt. Überdies nutzt Hauréau ') in demselben Werke das zehnte Kapitel des auch von Munk ') hervorgehobenen Traktates "de erroribus philosophorum" aus, in welchem von einem Anonymus verschiedene philosophisch-theologische Behauptungen al-Kindi's bekämpft werden, und giebt später '), den Cod. Nat. 16613 besprechend, eine nähere Notiz über "de somno et visione". Menendez Pelayo ') stützt sich auf diese Ergebnisse. Steinschneider ') hat sich ferner speciell mit dem Traktat "de intellectu" beschäftigt, seine Wichtigkeit hervorgehoben, sieben Handschriften desselben nachgewiesen und dessen Veröffentlichung anempfohlen.

Von dem Werkchen "de quinque essentiis" hatten wir bis jetzt nur vage und spärliche Notizen. Obwohl es in älteren Catalogen notiert und von Bayle<sup>9</sup>) genannt ist, war Lakemacher<sup>10</sup>) in Zweisel, ob er es den medizinischen oder den phy-

<sup>1)</sup> Jourdain, Recherches, S. 123 np. 4, 5, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Flügel, Alkindī, S. 53: außerdem wurden durch Gerardus Cremonensis lateinisch übersetzt sein Liber de somno et uisione und De ratione, nicht zu verwechseln mit der Schrift De intellectu (Wenigstens nach Jourdain a. a. O. S. 123.). — Vergl. S. XX.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hauréau, *Histoire de la philosophie scolastique*. Il Partie T. L. S. 19: Ils (les commentaires sur Aristote) ne furent donc pas traduits en latin à l'usage de nos docteurs. Nos docteurs ne connurent, sous le nom d'Al-Kendi, que des traités originaux sur les facultés de l'entendement, la raison, le sommeil et le rêve et sur diverses questions d'arithmétique et d'astronomie.

<sup>4)</sup> a. a. O. 88, 19-22,

<sup>5)</sup> Munk, Melanges, 88. 340-341.

<sup>9</sup> Hauréau, Notices, T. V, S. 195, 200-201.

<sup>1)</sup> Menendez Pelayo, Historia de los heterodox osespañoles, L. Madrid 1890, S. 877.

<sup>\*)</sup> Steinschneider, Alfarabi, S. 188-189,

<sup>\*)</sup> Bayle, Dictionnaire historique et critique. T. I & 174.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Lakemacher, De Alkendi Arabum philosopho u. s. w. Helmstadt 1719. S. 14 § XIII: "de quinque essentiis" forte et inter scripta Alkendi locum sibi uindicat, nisi ad physica istud referre malis.

sischen Werken beizählen sollte. Wüstenfeld 1) citiert es unter den Übersetzungen Gerhard's von Cremona: liber Alkindi de quinque essentiis", und es ist ihm in drei Codices (Oxford 1818, Paris 9335, 14700) bekannt. Der "liber introductorius in artem logicae demonstrationis" ist meines Wissens bis jetzt unerwähnt geblieben.

Dieses sind die einzigen erhaltenen Abhandlungen philosophischen Inhalts, welche ausdrücklich dem al-Kindī zugeschrieben werden. Vielleicht könnte man in einigen späteren, meistens pseudonymen oder anonymen Schriften Spuren von al-Kindī'schen Werken herausfinden. Das ist aber eine Frage, die hier nicht näher erörtert werden kann. — Während wir von anderen Werken die arabischen Originale und von einigen auch hebräische Übersetzungen besitzen, sind die philosophischen uns nur in lateinischen Redaktionen überliefert. Wenden wir uns zur Betrachtung derselben.

Wie schon gesagt, wurden die beiden Werke "de somno et uisione" und "de quinque essentiis" von Gerhard von Cremona zwischen 1167—1187<sup>2</sup>) in Cordova aus dem Arabischen ins Lateinische übersetzt. Daß der lateinische Text von "de somno et uisione", welchen wir besitzen, wirklich dieselbe Übersetzung ist, bestätigt uns die Überschrift eines der ältesten Codices (Paris Nat. 16613, aus dem XIII. Jahrhunderte): "Incipit liber de sompno et uisione quem edidit Jacobus alchinnus. Magister vero Gerardus cremonensis transtulit ex arabico in latinum." Die Handschriften von "de quinque essentiis" tragen hingegen nicht den Namen des Übersetzers. Doch kann dies zu keinerlei Bedenken Anlaß geben, da Gerhard bekanntlich keiner der von ihm angefertigten Übersetzungen seinen Namen beigesetzt hat. <sup>3</sup>) Übrigens ist der sprachliche Charakter von "de quinque essentiis" ganz und gar derselbe, wie er uns in "de somno et uisione" und

<sup>1)</sup> Wüstenfeld, Die Übersetzungen arabischer Werke in des Lateinische, S. 67 no 41.

<sup>&#</sup>x27;) Bardenhewer, Die pseudo-aristotelische Schrift Über das reine Gute, bekannt unter dem Namen Liber de causie. Freihurg i. Br. 1882. 8, 145,

<sup>\*)</sup> Boncompagni, Della vita e delle opere di Gherardo Cremonese:

8. 8. . . . cum nulli corum [sc. librorum] nomen suum inscripciese.

in anderen nachweislich von Gerhard herrührenden Übersetzungen entgegentritt. 1)

Der Traktat "de intellectu" ist, wie wir später sehen werden, in zwei verschiedenen lateinischen Redaktionen vorhanden. Die eine trägt den Titel "de intellectu", die andere "de ratione". Beide werden von Jourdain") und nach ihm von Anderen dem Gerhard zugeschrieben. Die Thatsache, daß sich dieselben im Register der Übersetzungen nicht finden, wäre kein Hindernis für diese Annahme, denn wir wissen, daß dasselbe unvollständig ist.") Ich glaube, daß die Übersetzung mit dem Titel "de ratione" wirklich von Gerhard herrührt, und zwar aus folgenden Gründen: Erstens, weil manche Stellen derselben fast wörtlich in der Gerhard'schen Übersetzung von "de somno et uisione" wiedergegeben sind. Zweitens, weil der Cod. Par. Nat. 6443 folgende Überschrift trägt: "Verbum Jacob alkin de intentione antiquorum in ratione, translatum a magistro Gerardo cremonensi."

Die andere Version mit dem Titel "de intellectu" dürste die Arbeit eines anderen Übersetzers sein, vielleicht des Johannes Hispalensis.

Dem letztgenannten, wahrscheinlich unter Dominicus Gundissalvi's Mitarbeit, ist auch die Übersetzung des "liber introductorius in artem logicae demonstrationis" beizulegen, weil sie sich in den Handschriften unter anderen Werken desselben Verfassers befindet, und weil die freieren, korrekteren Züge des Stils und des Gebrauches der lateinischen Sprache 4) auf die obengenannten spanischen Gelehrten schließen lassen.

Die sowohl in diesem Buche, als in "de somno et uisione" unübersetzt gebliebenen Wörter weisen unstreitbar auf ein arabisches Original hin. ") Es finden sich auch Quran-Citate.

<sup>1)</sup> Bardenhewer, Liber de causia, 8. 148-149.

<sup>2)</sup> Jourdain, Recherches, S. 128.

<sup>\*)</sup> Boncompagni, a. a. O. S. 12.

<sup>4)</sup> Menendez Pelayo, a. a. O. S. 401 Anmerk.: como se ve, Gundisalvo tiene cierta perspicuidad y hasta elegancia en su latin. Bajo todos conceptos es el escritor español mas notable del siglo XIL.

<sup>5)</sup> asarab", ahlagat", Hamet filio Nazir . . . Siehe Wortregister.

Es ware hier der Ort, die Einwirkung der Werke al-Kindt's auf das Gebiet der arabischen und jüdischen Philosophie zu besprechen und dann die Verwendung der lateinischen Übersetzungen in der christlichen Litteratur des Mittelalters zur Darstellung zu bringen. Das wird aber erst dann möglich sein, wenn genügende Vorstudien und gute kritische Ausgaben der mittelalterlichen Autoren angefertigt sein werden, und soll demgemäß weiteren Forschungen überlassen bleiben. Es wurden freilich einige Citate bei Masawiah, al-Razi, 1) ibn-Sina und ibn-Rosd 2) schon von Tiraquelli 3) hervorgehoben und von Fabricius 4) wiedergegeben, andere von Steinschneider 5) hinzugefügt; aber alles das bezieht sich nur auf medizinische Werke.

Bei al-Birūni und Taifasi befinden sich Citate über Edelsteine.

Dagegen ist außer in den schon am Anfange erwähnten bio-bibliographischen Schriften von al-Nadīm, al-Qifţī, ibn abi Uşaibi'a, Ḥaġġi Ḥalīſah, ibn Ḥallikan, al-Kindī in Betreff philosophischer Fragen auch von ibn-Rośd ) manchmal genannt und citiert.

Hebraisch finden sich nur die Übersetzungen dreier kleiner astronomischer und astrologischer Traktate. Citiert wird al-Kindi von Abraham ben Esra. <sup>8</sup>)

Im christlichen Abendlande war al-Kindt auch vorzugs-

<sup>1)</sup> El-hawi, I cap. 3, 9. 11 cap. 3, 1V cap. 1.

<sup>3)</sup> Colliget Vol. V cap. 57-58.

<sup>9)</sup> Andreae Tiraquelli, de nobilitate et de jure primigeniorum, Basileae 1561, SS, 884, 864, 874 = Lugduni 1566, SS, 254-255, 278, 286.

<sup>4)</sup> Jo. Alberti Fabricii Bibliothecae Graecae Vol. XIII. Hamburgi 1726 SS. 48, 54, 175, 306, 368. — Vergl. Albert Haller Bibliothecae chirurgicus. Basileae 1774. T. I, S. 123. Bibliothecae medicinae practicas. Basileae 1776. T. 1, 8, 351.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Steinscheider, *Baldi, Vite di matematici arabi*, 8, 11 Anm. 3: Rasis, al-hawi, tract. XVI, cap. 1 (fol. 327 col. 2 ed. Venet. 1506). Vergl. Zeitchrift der deutschen morgenländischen Gesellschaft, T. XXIV, S. 588.

<sup>6)</sup> Steinschneider, Arabische Lapidarien (Zeitschrift der deutschen morgenländischen Gesellschaft, 1895) S. 248.

<sup>&#</sup>x27;) Z. B. de cado, cap. III, super them. 35.

<sup>9</sup> Steinschneider, Die hebräischen Überzetzungen des Mittelaltere. Berlin 1888, SS, 562-565.

weise als Mathematiker, Arzt und Astrolog bekannt, und als solcher wird er u. a. von Bruno, Roger Baco, Cardanus!) gerühmt.

Schon frühzeitig aber werden seine theologischen Ansichten in Betracht gezogen und theilweise bekämpst. Wir erwähnen hier: die "Demonstratio errorum qui in dissertatione Abi Iosephi Iacobi filii Isaac al-Kindi aduersus Christianos occurrunt" von Jahja ben 'Adi ben Hamid ben Zakarija dem Jakobiten († 974) in cod. Vat. 127, ?) den schon citierten anonymen "Tractatus de erroribus philosophorum" und dann "die Nachwirkung, welche seine Ansichten (über spekulative Theologie) in den Schriften des Alexander Alesius (von Hales), des Heinrich von Gent und des Johann Fidanza (Bonaventura) zeigen". ")

Im Folgenden soll von den hier publicierten Schriften al-Kindi's eine kurze Charakteristik gegeben werden, wobei ich mir vorbehalte, in den Anmerkungen einige speziellere Beziehungen und Parallelstellen aus anderen Autoren zu notieren.

### III.

Im Traktate "de intellectu" haben wir eine der frühesten und innerhalb der arabischen Philosophie wohl die erste Darstellung jener berühmten Lehre vom Intellekt, welche sich später bei al-Färäbi wiederfindet, um dann erst von ibn Rośd ihre bekannte endgiltige Form zu erhalten. Also nicht weniger als drei Jahrhunderte vor diesem erscheint sie in ihren Grundzügen, vor allem die Vierteilung des Intellekts in den roῦς ἐν δυνάμει, den roῦς ἐν ἐνεργεία, den roῦς ἐπίκτητος und den rοῦς ποιητικός (arabisch: مستفاد عقل بالقوا عقل بالقوا عقل بالقوا عقل المستفاد ال

Es ist bemerkenswert, daß auch al-Kindi, wie al-Farabi '), als Urheber dieser Teilung den Aristoteles nennt. Dieselbe wird

<sup>1)</sup> Flügel a. a. O. S. 1.

<sup>&</sup>quot;) Steinschneider, Polemische und apologetische Literatur in arabischer Sprache. Leipzig 1877, 8, 180,

Prantl, Geschichte der Logik im Abendlande, Bd. II, 2. Aufl. Leipzig
 1886. 8. 308.

<sup>4)</sup> Dieterici, Alfarabi's philosophische Abhandlungen, Leiden 1890. S. 42 Z. 8-9.

sogar den "primi sapientes" und speciell dem Plato und Aristoteles zugeschrieben: "sermonem . . . de intellectu secundum sententiam Platonis et Aristotelis. sed sententia eorum est quod intellectus est secundum quatuor species." 1) Nun ist es bekannt, daß Aristoteles 1) in seiner Schrist über die Seele den Begriff des vove nomunos und Alexander von Aphrodisias b) den des rove enfurmos einführten; aber keiner von beiden kennt vier Arten des Intellekts. Sonach haben entweder die Araber diese Namen nur citiert, um der von ihnen dargestellten Lehre durch die Autorität der beiden mehr Gewicht zu verleihen, oder dieselben sind auf eine uns unbekannte, wahrscheinlich untergeschobene Ouelle zurückzuführen. Welche von diesen beiden Annahmen die zutreffende ist, auf diese Frage wird sich zur Zeit eine entscheidende Antwort nicht geben lassen. Eine solche wird erst mit einer gründlichen und genaueren Kenntnis der alexandrinischen und syrischen Litteraturen möglich werden. Meinerseits neige ich zu der zweiten Hypothese, weil der Einfluß neuplatonischer Lehren schon, und möchte ich sagen, besonders, in diesen ersten Erzeugnissen der arabischen Spekulation sich geltend gemacht hat. Deutliche Spuren derselben werden sich auch in den anderen drei Traktaten, insbesondere in "de quinque essentiis" und fast im ganzen "liber introductorius" vorsinden. Überdies erinnere ich daran, daß eine der verbreitetsten und einflußreichsten pseudo-aristotelischen Schriften, nämlich die sogenannte "Theologia Aristotelis" eben von al-Kindi revidiert und veröffentlicht wurde. 4).

Der Traktat ist sehr kurz, wirklich ein "sermo brevis", und in Form eines Auszugs verfaßt.

Nachdem al-Kindi die vier Intellekte genannt und definiert hat (S. 1 Z. 10-S. 2 Z. 3), beschreibt er in einer Reihe von Sätzen, welche beständig als von Aristoteles herrührend angeführt werden, das Verfahren, durch welches die Seele die

<sup>1) 8. 1</sup> Z. 7-12.

<sup>&</sup>quot;) Aristoteles, De anima, III cap. 5.

<sup>&</sup>quot;) Vergl. Zeller, Die Philosophie der Griechen, Bd. III, 1. Th. 8. 796,

<sup>&#</sup>x27;) Vergl. Dieterici, Die sogenannte Theologie des Aristoteles, Leipzig 1882.

intellektuellen Formen erkennt. In einer Stelle wird das intellektuelle Vermögen mit dem sinnlichen verglichen und die These aufgestellt, daß das Gedachte (intellectum) in der Seele nichts anders als das Denkvermögen, das Denkende (intellectus), die Seele selbst ist, wie das Empfundene (sensutum) in der Seele das Empfindungsvermögen, der Empfindende (sensus), die Seele selbst ist (S. 5—7).

Derselbe Gedanke kehrt wieder in den folgenden Traktaten "de somno et wisione" und dem "liber introductorius".

Auf diese Auseinandersetzung folgt eine Art Schluß, in welchem das gegenseitige Verhältnis aller vier Arten des Intellektes besprochen wird (S. 9—11).

Der Eindruck, welchen man aus der Lektüre sowohl dieses als der folgenden Traktate bekommt, kann einigermaßen den Tadel des abu'l-gasim Sa'id ben Abmad al-gurtubi rechtsertigen. Dieser sagt: 1) Ich kann nicht läugnen, daß seine logischen Schriften von aller Welt gern gekaust werden, allein der aus ihnen für die Wissenschaften zu gewinnende Nutzen ist gering. da sie von der analytischen Methode, welche allein den Weg zeigt, um bei allen Untersuchungsgegenständen das Wahre vom Falschen zu unterscheiden, ganz absehen. Kindi hält einzig an der Synthese fest, von der nur ein beschränkter Teil wegen der Sätze, die jeder zu gewinnenden und unserm Wissen zuzuführenden Überzeugung vorauszuschicken wären. Nutzen zieht. Allein die vorauszuschickenden Sätze jedes Untersuchungsgegenstandes werden nur durch die Analyse gefunden, und ich weiß nicht, was Kindi von der Anwendung dieser Methode abgehalten hat, ob Unterschätzung ihres Wertes, oder irgend eine Absicht, sie den Menschen vorzuenthalten. In jedem Falle ist sie eine Beeinträchtigung; außerdem zeigen sich in den vielen Schriften Kindi's über eine große Anzalıl Wissenschaften seine verderblichen individuellen Ansichten und seine von der Wahrheit entfernten Doktrinen, wozu Andere den Mangel an schlagenden Beweisen fügen, an deren statt er Redner und Dichter sprechen läßt." Und in der That, die Schrift ist ausschließlich

<sup>&#</sup>x27;) Flügel, a. a. O. S. 16.

behauptender und beschreibender Natur und ermangelt jeder Beweisführung. Sie stützt sich lediglich auf Autoritäten und allgemeine Aussagen. Auch läßt sich in derselben die ihm von ibn Rosd 1) vorgeworfene Methode wiedererkennen, d. h. seine übermäßige Vorliebe für mathematische Einteilungen und für Symmetrie. Jedoch sind diese beiden Fehler, welche man auch in "de somno et visione" und "de quinque essentiis" bemerken kann, nicht als ausschließlich ihm eigentümliche zu betrachten, sondern sind in jener Zeit allgemein verbreitet und entsprechen den damaligen Verhältnissen und Tendenzen.

Wie schon oben bemerkt wurde, sind von dem al-Kindt'schen Werkchen über die Vernunft zwei lateinische Redaktionen vorhanden. Sie weichen aber lediglich in der Wiedergabe einiger Worte von einander ab. Z. B. während die eine die υνούμενα), ζάς arabischen Wörter 🍱 (voữs), (rociova) u. s. w. mit "intellectus", "intelligibile", "intelligere" u. s. w. wiedergiebt, übersetzt sie die andere mit "rutio", hat die eine مُسْتَفَاد rationale", "rationari", und so fort. Für مُسْتَفَاد "adeptus", die andere "adquisitus" oder "repositus"; für die eine "secundum", die andere "ex parte". Dem Inhalte nach sind sie vollkommen identisch. Sie sind demgemäß zwei Übersetzungen eines und desselben arabischen Urtextes. Jourdain 2) und nach ihm Flügel 3) haben sie irrig als zwei verschiedene Werke angesehen. Beide sind in meiner Ausgabe in zwei parallelen Reihen nebeneinander gedruckt, damit die Übereinstimmungen und die Abweichungen besser bervortreten.

Es ist von Wichtigkeit, das Verhältnis dieses Traktates "de intellectu" zu den gleichnamigen von Alexander Aphrodisiensis und von al-Färäbī ins Auge zu fassen: mit dem ersteren, um die Benutzung desselben als Quelle und um die Fortentwickelung

<sup>1)</sup> Averroes, Colliget, Bd. V, cap. 57.

<sup>&</sup>quot;) Jourdain, a. a. O. S. 123.

<sup>7</sup> Flugel, a. a. O. S. 84. — Vgl. S. 18 Anmerkung 2.

desselben, mit dem zweiten, um den Einfluß des al-Kindt'schen Werkes auf al-Färäbi zu eruieren.

Die betreffenden Parallelstellen werden in den Anmerkungen angegeben.

Die lateinischen Übersetzungen aller drei Traktate, d. h. Alexander's, al-Farabl's und al-Kindl's in der Redaktion "de intellectu", weisen auf einen gemeinsamen Übersetzer hin. Er ist aber wahrscheinlich mit Gerhard von Cremona nicht zu identificieren, welcher, wie S. XV gezeigt ist, der Übersetzer von "de ratione" zu sein scheint. Jourdain 1) vermuthet, daß Albert der Große in seiner Schrift "de intellectu" dieses Werkchen ausgenutzt hat.

### IV.

Der Traktat "de somno et nisione" kann in drei Kapitel geteilt werden.

Nach einem kurzen Prolog (S. 12 Z. 4—14) giebt der Verfasser im ersten Teil (S. 12—18) die Definition des Schlafes: "somnus est demissio usus ab anima omnium sensuum" (S. 13 Z. 15) und die Erklärung des Traumes, indem er die Aufmerksamkeit auf zwei verschiedene Seelenvermögen richtet, d. h. auf die sinnliche und die einbildende Krast ("uirtus sensitiua" und "uirtus formatiua uel imaginatiua"). Die letzte ist sowohl während des Wachens, als während des Schlases thätig; jedoch in höherem Grade im Schlase (S. 14 Z. 9—12). Er hebt die Unterschiede zwischen beiden Vermögen und die Vorzüglichkeit der "imaginatiua" hervor. Am Ende des ersten Kapitels giebt er folgende Desinition des Traumgesichtes (S. 18 Z. 1—2): "uisio est cum anima utitur cogitatione et dimittit usum sensuum ex parte sua."

Im zweiten Kapitel (S. 18 Z. 7—S. 23 Z. 8) erörtert al-Kindl folgende Fragen:

<sup>1)</sup> Jourdain, s. s. O. S. 330—321. Zu Albert's ade intellects st intelligibili" (Opp. t. V, p. 339): "cuius (sc. Aristotelis) librum de hac scientia licet non uidimus, tamen discipulorum eius plurimorum de hac materia quam plurimos et bene tractatos perspeximus libros et epistolas" sagt er: Quant aux lettres et aux traités dont il parle, ce sont ceux d'Alexandre, d'Alkindi et d'Alfarabius.



- Quare uideamus quasdem res antequam sint? Vorhersehen der Sache.
- Quare uideamus quasdam res, cum interpretatione significantes res antequam sint? Vorhersehen von Zeichen der Sache.
- 3. Quare uideamus quasdam res, facientes nos uidere contrarium earum? — Vorhersehen des Gegenteils der Sache. Und seine Gegensätze:
  - 4. Ouare uideamus res et non uideamus eas?
  - 5. neque uideamus earum interpretationes?
  - 6. neque uideamus contrarium earum?

Mit der Betrachtung aller derartigen Fälle sind gewiß alle Möglichkeiten des Vorhersehens erschöpft; natürlich aber keinerlei Grund oder Erklärung der Vorhersagungen gegeben.

In diesem Kapitel befindet sich ein Stück (S. 18 Z. 19—S. 20 Z. 2), in dem der Verfasser eine Lehre Plato's darlegt, und welches fast wörtlich sich in "de ratione" wiederfindet.

Im dritten Kapitel (S. 23 Z. 10—S. 27 Z. 12) stellt sich al-Kindi zur Aufgabe, die Ursachen des Schlases darzuthun, und sührt dieselben auf physiologische Prozesse zurück. Am Ende sindet sich in einer Handschrist (Par. nat. 16613) Folgendes: "Expliciunt cause sompni". Soll sich das auf den Titel des letzten Kapitels, oder auf den ganzen Traktat beziehen? In demselben Codex liest man in dem von alter Hand niedergeschriebenen voranstehenden Index: "Item, liber Iacobi Alchuini de causis sompni et uigilie a magistro G. Cremonensi ex urabico in latinum translatus". Die "causae somni" würden auffallenderweise mit dem arabischen Titel:

Wenn man diesen Traktat mit dem des Aristoteles "de somno et uigilia" vergleicht, sieht man, daß er sowohl der Anordnung, als dem Inhalt nach von ihm gänzlich verschieden ist. 1) Dem al-Kindi'schen "de somno et uisione" lag vielmehr eine Bearbeitung zugrunde, in welcher die drei aristotelischen

<sup>1)</sup> Vgl. Haureau, Notices, T. V 8, 201.

desselben, mit dem zweiten, um den Einfluß des al-Kindī'schen Werkes auf al-Fārābī zu eruieren.

Die betreffenden Parallelstellen werden in den Anmerkungen angegeben.

Die lateinischen Übersetzungen aller drei Traktate, d. h. Alexander's, al-Färäbi's und al-Kindi's in der Redaktion "de intellectu", weisen auf einen gemeinsamen Übersetzer hin. Er ist aber wahrscheinlich mit Gerhard von Cremona nicht zu identificieren, welcher, wie S. XV gezeigt ist, der Übersetzer von "de ratione" zu sein scheint. Jourdain 1) vermuthet, daß Albert der Große in seiner Schrift "de intellectu" dieses Werkchen ausgenutzt hat.

IV.

Der Traktat "de somno et uisione" kann in drei Kapitel geteilt werden.

Nach einem kurzen Prolog (S. 12 Z. 4—14) giebt der Verfasser im ersten Teil (S. 12—18) die Definition des Schlafes: "somnus est demissio usus ab anima omnium sensuum" (S. 13 Z. 15) und die Erklärung des Traumes, indem er die Aufmerksamkeit auf zwei verschiedene Seelenvermögen richtet, d. h. auf die sinnliche und die einbildende Krast ("uirtus sensitiua" und "uirtus formatiua uel imaginatiua"). Die letzte ist sowohl während des Wachens, als während des Schlases thätig; jedoch in höherem Grade im Schlase (S. 14 Z. 9—12). Er hebt die Unterschiede zwischen beiden Vermögen und die Vorzüglichkeit der "imaginatiua" hervor. Am Ende des ersten Kapitels giebt er solgende Desinition des Traumgesichtes (S. 18 Z. 1—2): "uisio est cum anima utitur cogitatione et dimittit usum sensuum ex parte sua."

Im zweiten Kapitel (S. 18 Z. 7—S. 23 Z. 8) erörtert al-Kindl folgende Fragen:

¹) Jourdain, a. a. O. S. 330—321. Zu Albert's "de intellectu et intelligibili" (Opp. t. V., p. 339): "cuius (sc. Aristotelis) librum de hac scientia licet non uidimus, tamen discipulorum eius plurimorum de hac materia quam plurimos et hene tractatos perspeximus libros et epistolas" sagt er: Quant aux lettres et aux traités dont il parle, ce sont ceux d'Alexandre, d'Alkindi et d'Alfarabius.



- Quare uideamus quasdem res antequam sint? Vorhersehen der Sache.
- Quare uideamus quasdam res, cum interpretatione significantes res antequam sint? Vorhersehen von Zeichen der Sache.
- Quare uideamus quasdam res, facientes nos uidere contrarium earum? — Vorhersehen des Gegenteils der Sache.
   Und seine Gegensätze:
  - 4. Quare uideamus res et non uideamus eas?
  - 5. neque uideamus earum interpretationes?
  - 6. neque uideamus contrarium earum?

Mit der Betrachtung aller derartigen Fälle sind gewiß alle Möglichkeiten des Vorhersehens erschöpft; natürlich aber keinerlei Grund oder Erklärung der Vorhersagungen gegeben.

In diesem Kapitel befindet sich ein Stück (S. 18 Z. 19—S. 20 Z. 2), in dem der Verfasser eine Lehre Plato's darlegt, und welches fast wörtlich sich in "de ratione" wiederfindet.

Im dritten Kapitel (S. 23 Z. 10—S. 27 Z. 12) stellt sich al-Kindi zur Aufgabe, die Ursachen des Schlafes darzuthun, und führt dieselben auf physiologische Prozesse zurück. Am Ende findet sich in einer Handschrift (Par. nat. 16613) Folgendes: "Expliciunt cause sompni". Soll sich das auf den Titel des letzten Kapitels, oder auf den ganzen Traktat beziehen? In demselben Codex liest man in dem von alter Hand niedergeschriebenen voranstehenden Index: "Item, liber Iacobi Alchuini de causis sompni et uigilie a magistro G. Cremonensi ex arabico in latinum translatus". Die "causae somni" würden auffallenderweise mit dem arabischen Titel: رسالة في علّة النوم. s. w. übereinstimmen.

Wenn man diesen Traktat mit dem des Aristoteles "de somno et uigilia" vergleicht, sieht man, daß er sowohl der Anordnung, als dem Inhalt nach von ihm gänzlich verschieden ist. 1) Dem al-Kindi'schen "de somno et uisione" lag vielmehr eine Bearbeitung zugrunde, in welcher die drei aristotelischen

<sup>1)</sup> Vgl. Haureau, Notices, T. V S. 201.

Traktate "de somno et uigilia", "de insomniis" und "de dininations per somnum" ineinander verschmolzen waren. Einige Definitionen hier und da erinnern an die entsprechenden des Aristoteles. So vergleiche man somnus igitur est dimissio usus ab anima omnium sensuum (S. 13 Z. 15) . . . est cum dimittit uiuus . . . usum omnium sensuum" (S. 13 Z. 19-21) mit: της δ' αισθήσεως τρόπον τινά την μέν άκινησίαν και οίον δεσμόν τον υπνον elval φαμεν. 1) — hoc enim membrum (cerebrum). positum est omnibus istis uirtutibus naturalibus . . . nam sicut cum cerebro superucnit corruptio instrumento uirtutum naturalium administratarum illi membro a cerebro, similiter accidit id sensui . . . " (S. 15-16, 20-24) mit: rov ydo xvolov rwr allwr πάντων αλοθητηρίου καλ πρός συντείνει τάλλα, πεπονθότος τι, συμπάσχειν άναγκαῖον και τὰ λοιπά πάντα 1 u. s. w. Diesen Übereinstimmungen stehen jedoch viele Verschiedenheiten gegenüber. Es handelt es sich dabei um Gedanken galenischen oder neuplatonischen Ursprungs. Einige Anklänge mit Synesius' Schrift "de somnis" deuten vielleicht auf eine solche gemeinsame Quelle hin.

Im Großen und Ganzen kann also das Urteil Hauréau's ?) beibehalten werden: "Quant au livre ("de somno et visione") ce n'est pas une version du traité d'Aristote intitulé "du Sommeil et de la Veille"; c'est un écrit original du philosophe arabe."

Es ware wünschenswert, das Verhaltnis dieses Traktates zu anderen späteren Bearbeitungen desselben Themas klarzustellen, z. B. zu ibn-Sīna's "de anima", IV Kap. 2; zu dem zweiten Buche der Paraphrase des ibn-Ruéd "de sensu et sensato", und speciell zu dem von Salomo ben Moses aus Melgueil aus dem Lateinischen ins Hebräische übersetzten Traktate "de somno et wigilia", welcher nach Steinschneider 1) mit den Worten anfängt: "Aristoteles sagt: es ist meine Absicht, die Ursache des Schlafes und des Wachens zu erläutern".

<sup>1)</sup> Aristoteles, de somno et uigilia, 1, p. 454 b. 25-26.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) A. a. O. c. 2, p. 455 a 83-b 1.

<sup>\*)</sup> Haureau, Notices T. V S. 201.

<sup>4)</sup> Steinschneider, Die hebrdischen Übersetzungen des Mittelalters, 8. 284 (§ 153). — Andere Werke über den gleichen Gegenstand bei Steinschneider, Die parva naturalia des Arist., ZDMG, Bd. 87 S. 487 und Bd. 45 S. 449.

Einen tiefgreifenden Einfluß unseres Traktates finden wir bei Albert dem Großen, in dessen "de somno et uigilia" al-Kindl sogar ausdrücklich genannt wird, in den gedruckten Werken 1) freilich mit den verstümmelten Namen: Alchimidi, Alchamadi, Adamidin oder Adamidim . . . So bezieht sich die erste Desinition: Sic igitur intelligitur quod somnum diximus esse impotentiam et ligamentum sensuum. Hoc autem est supra 5. physicorum concordanter hoc dicentium, scilicet Algazel, Auicennae, Alpharabii, Auerrois et Alchimdi philosophi" 2) auf die schon früher (S. XXIII) als Anklang an Aristoteles citierte Stelle. — Ebenso entspricht die Erklärung: "Dixit autem Alchamadi Philosophus et uidetur Auerroes praebere assensum, quod somnus est uigor et consortatio sensus spiritualis et debilitas et (im Drucke: est) uinculum sensus corporalis; uigilia autem e conuerso uigor et confortatio sensus corporalis et debilitas sensus spiritualis. Quod dictum uerissimum est . . . " ") dem Anfange des ersten Kapitels (SS. 13-14), speciell den Worten: ,et haec quidem uirtus (sc. formatiua, der "sensus spiritualis" des Albertus) perficit suas operationes in dispositione sonni et vigiliae. uerumtamen in somnis est magis apparentis operationis et formationis, quam in uigilia" (S. 14 Z. 9-13). - Aus der langen Erörterung (S. 15--S. 17 Z. 24), die den folgenden Teil desselben Kapitels ausmacht, und zu welcher der Glossator des cod. Par. Nat. 6443 bemerkt: "Nota quod per totam istam columnam ostendit quod uirtus formativa sit perfectior quam sensitiua, et hoc multis rationibus et exemplis" ergiebt sich als Schluß der Satz Albert's: \_dixit etiam idem Philosophus quod sensus spiritualis dignior est quam corporalis . . . \* 1) Das vierte Kapitel des zweiten Traktates 5) derselben Abhandlung des

<sup>1)</sup> Opp. ed. Jammy, Lugduni 1651, T. V, S. 70 col. 1, S. 71 col. 2 u. s. w. Auch speciell; Parra naturalia, Venetiis. her. O. Scoti 1517. fol. 27 col. 2. fol. 27 v. col. 1, fol. 29 col. 1.

<sup>\*)</sup> De somne et vigilia, Lib. I, tract. 1 cap. VII. - Opp. S. 70 col. 2. -Parra naturalia, fol. 27 col. 2.

<sup>\*)</sup> A. a. O. Lib. I, tract. I, cap. IX, — Opp. S. 71 col. 2. — Pares naturalia, fol, 27 v. col. 1.

<sup>... 4)</sup> Ibidem.

<sup>?)</sup> Opp. T. V. S. 76 col. 1. — Parra naturalia, fol. 29 col. 1.

Albertus Magnus ist eine "digressio declarans quatuor causas somni secundum Auerroem et Adamidim". Der Verfasser sagt ausdrücklich "nos autem ad intelligendum praedicta et sequentia interponemus sententiam Auerrois et Adaminin . . . " und benutzt thatsächlich, wie es sich aus mehreren Parallelstellen erweist, das letzte Kapitel unseres "de somno et visione".

### V.

Das Werkchen "de quinque essentiis" enthält eine naive Erklärung einiger Grundbegriffe der aristotelischen Physik: οδοία, είδος, τόπος, κίνησις und χρόνος. Es bezieht sich vorzugsweise auf das IV. Buch der φυσική ἀκρόσοις, so daß es als ein äußerst verkürzter Auszug desselben betrachtet werden kann, in dem aber hinsichtlich gewisser Punkte mehrere Stellen wörtlich reproduziert sind. Es finden sich Beziehungen auf die Kateyorien, Analytiken, Topik und auf De caelo. Die beiden ersten werden ausdrücklich eitiert: "sapiens Aristoteles ubi dialecticam incipit" (S. 28 Z. 2), "quemadmodum ostendimus inlibro categoriarum" (S. 28 Z. 10). Vgl. Anmerkungen. Das Citat aus De caelo bestätigt die Notiz bei ibn Ruśd. (Siehe S. 69, Anmerkung zu 31,3.) Es ist außerdem Plato (Timaeus), nebst anderen Philosophen, erwähnt (S. 37 Z. 11).

Mehrere Stellen dieses Traktates begegnen uns auch in der Encyclopädie der Ihwan al-safä wieder. So gleich in der Vorrede: "Res autem quae sunt in omnibus substantiis sunt quinque; quarum una est hyle, et secunda est forma, et tertia est locus, et quarta est motus, quinta autem est tempus". (S. 30 Z. 15—17) und:

(Die Abhandlungen der Ichwan es-safa in Auswahl. Zum ersten Mal aus arabischen Handschriften herausgegeben von Dr. Fr. Dieterici. Leipzig, Hinrichs, 1883—1886. S. 24, Z. 3—4). "In primis itaque oportet nos scire quod principia ex quibus est omnis res, sunt duo istorum quinque. et sunt hyle et forma:

quare necessarium est nobis ut incipiamus exponere haec duo ante alia tria. (S. 31 Z. 18—S. 32 Z. 1) und:

رما فيها من المعانى اذا أضيف بعضها الى بعض احتجنا ان ندكر فى هذه الرسالة طَرَفا من معانى الهيبولى والصورة شِبّة المدخل والمقدّمات نيكون اقرب الى فهم المبتديين بالنظر فى علم الطبيعيّات (Ebendaselbst S. 24 Z. 5—6). Die ganze Einteilung des XIV. Artikels (Ebenda. S. 24—43), welcher als Einleitung zur Abhandlung "über das Wesen der Natur" فى ماهية الطبيعتا vorangestellt ist, ist identisch mit der des Traktats "de quinque essentiis".

Auf einige einleitende Bemerkungen folgen nämlich fünf Kapitel, in denen jede der fünf "essentiae" besprochen ist: "sermo de hyle" (S. 33 Z. 16—21), "sermo de forma" (S. 34 Z. 3—S. 35 Z. 10), "sermo de motu" (S. 35 Z. 13—S. 37 Z. 5), "sermo de loco" (S. 37 Z. 8—S. 38 Z. 23) und "sermo de tempore" (S. 39 Z. 3—S. 40 Z. 7); ebenso wie bei den ihwän al-safa die Abteilungen:

(S. 24—30). في الهيولي والصورة (S. 30—32), في ماهِيّةِ المّكانِ

S. 32—35) und) في ماهيَّة الحركة (S. 35—37).

Es wiederholen sich ferner dieselben (aristotelischen) Definitionen, wie man in den Anmerkungen sehen wird.

Da wir indes auch bei Ja'qübi augenscheinliche Hindeutungen auf Sätze dieses Traktates finden, diese Sätze aber bei ihm unter den Grundgedanken der aristotelischen quann dagbaaus angeführt werden, 1) so haben wahrscheinlich die Ihwan al-şafa

<sup>&#</sup>x27;) "Seine (des Aristoteles) physikalischen Schriften. Die Vorlesung über die Natur, d. h. die physikalische Abhandlung. Darin behandelt er die fünf physischen Dinge, die alle Naturwesen umfassen, und ohne welche keinem Naturwesen Existens sukommt, nämlich Stoff, Form, Ort, Bewegung und

nicht direkt das vorliegende Werk al-Kindt's benutzt, sondern es gehen al-Kindi und die Ihwan al-safa auf eine gemeinsame Ouelle zurück. Vielleicht läßt sich auch näher bestimmen, welcher Art diese gemeinsame Quelle war. Wenn nämlich auch die nicht-aristotelischen Gedanken, welche in .de quinque essentiis sich finden, derselben Quelle entstammen, so dürften wir dieselbe in einem Auszuge aus der aristotelischen Physik zu suchen haben, der von einem späteren Kommentator verfaßt wurde, und zur Zeit al-Kindi's als Verbindungsglied zwischen Logik und den speciellen physischen Werken die noch nicht vollständig gekannten acht Bücher der gvouzh azoógou ersetzte. Durch diese Annahme dürfte meines Erachtens das oben behandelte Verhältnis sowohl in dem Aristoteles-Kanon des Ja'qūbī. 1) als in den Katalogen der Werke al-Kindt's und in der Reihe der Abhandlungen der Ihwan al-safa seine einfachste Erklärung finden. Unser "de quinque essentiis" steht übrigens mit ühnlich betitelten Werken, z. B. mit der von ibn-Palgera in dem Prologe des ibn-Gabirol, citirten [pseudo-] empedokleischen Schrift περί τῆς πέμπτης οδοίας 1) und mit den fünf Stoffen (Materien), welche al-Färäbi erklärte 1), durchaus nicht im Zusammenhang. 4)

Zeit . . . . Von diesen fünf sind zwei Substanzen, nämlich Stoff und Form, und drei sind substantielle Accidentien. M. Klamroth, Über die Auszüge aus griechischen Schriftstellern bei al-Ja'gabi, ZDMG. Bd. 41 (1887) S. 428.

<sup>1)</sup> Klamroth a. a. O. und S. 432.

<sup>2)</sup> Munk, Mélanges, S. N., Z. 4 - 5. Vgl. Steinschneider, Die hebrüischen Übersetzungen des Mittelalters, S. 380 (§ 219).

a) Vgl. Uşaibi'a, Bd. II, S. Si und ibn-Hallikan, Bd. II S. 112-113.

<sup>4)</sup> Über die fünf siehe S. VIII, Note 2. — Wie es sich mit diesen verschiedenen "fünf Dingen" (quinque res, essentiae, substantiae, corpora u. dgl.) verhält, werde ich in einer Mittheilung in den Rendiconti der R. Accademia scientifica letteraria di Napoli darzuthun versuchen.

VI.

Der "liber introductorius in artem logicae demonstrationis" zerfällt in folgende Abteilungen:

I. S. 41—46. Eine Einleitung, in welcher der Verfasser, nach einem kurzen Prolog (S. 41 Z. 5—12) über Zweck und Veranlassung seiner Schrift, die vier "species" der dialektischen Methode, d. h. die "diuisio et resolutio, definitio et demonstratio" nach der porphyrianischen Schule") definiert und erörtert. Er geht dann zu einer näheren Besprechung der "demonstratio" über und betrachtet:

II. S. 46—S. 49 die vom Subjekte herrührenden Fehlschlüsse. Er führt dieselben — in der durch Beispiele erläuterten Entwickelungsgeschichte der menschlichen Seele von der Kindheit ab, lediglich auf unerlaubte Analogien und unvollständige Induktionen zurück, die teilweise in vorgeschrittenem Alter durch das Nachdenken revidiert und nötigenfalls korrigiert werden.

III. S. 50—S. 59. Um vor den falschen Folgerungen ex parte argumentationis zu bewahren, zählt er die Bedingungen des richtigen Schließens auf. Auch hier finden sich, außer aristotelischen Regeln, Anklänge an galenische und neuplatonische Lehren. Die loyual dozal (prima intelligibilia) z. B., ebenso der Satz: die Logik müsse nach Art der mathematischen Lehrsätze demonstriert werden, d. h. es sei das synthetische Verfahren, wie es z. B. in den Euklidischen Elementen erscheint, einzuhalten, sind seit Galen geläufig. <sup>2</sup>) Geradeso wie bei den Kommentatoren (schon seit Alexander) <sup>3</sup>), wird das principium contradictionis hervorgehoben und auf die Bedeutung der Mathematik hingewiesen.

Die Notwendigkeit der Mathematik als propadeutischer Disciplin (S. 58 Z. 11—13: "ille autem qui uult scire demonstrationes logicas oportet ut sit demoratus in exercitationibus

<sup>1)</sup> David Prolegg. ad Porphyr. (bei Brandis Scholien p. 18 a. 84-85: εἰσὶ δὲ τέσσαρες αἱ διαλεκτικαὶ μέθοδοι ἔστι γὰρ διαιρετική δριστική ἀποδεικτική καὶ ἀναλυτική.

<sup>\*)</sup> Prantl, a. a. O. Bd. I 8. 562.

<sup>9)</sup> A. a. O. S. 622.

nicht direkt das vorliegende Werk al-Kindt's benutzt, sondern es gehen al-Kindi und die Ihwan al-safa auf eine gemeinsame Ouelle zurück. Vielleicht läßt sich auch näher bestimmen, weicher Art diese gemeinsame Quelle war. Wenn nämlich auch die nicht-aristotelischen Gedanken, welche in .de quinque essentiis sich finden, derselben Quelle entstammen, so dürften wir dieselbe in einem Auszuge aus der aristotelischen Physik zu suchen haben, der von einem späteren Kommentator verfaßt wurde, und zur Zeit al-Kindi's als Verbindungsglied zwischen Logik und den speciellen physischen Werken die noch nicht vollständig gekannten acht Bücher der gvound depóagus ersetzte. Durch diese Annahme dürfte meines Erachtens das oben behandelte Verhültnis sowohl in dem Aristoteles-Kanon des Ja'qübi. 1) als in den Katalogen der Werke al-Kindi's und in der Reihe der Abhandlungen der Ihwan al-safa seine einsachste Erklärung finden. Unser "de quinque essentiis" steht übrigens mit ühnlich betitelten Werken, z. B. mit der von ibn-Palgera in dem Prologe des ibn-Gabirol, citirten [pseudo-] empedokleischen Schrift περί τῆς πέμπτης οὐοίας ή und mit den fünf Stoffen (Materien), welche al-Farabi erklärte ), durchaus nicht im Zusammenhang. 4)

Zeit . . . . Von diesen fünf sind zwei Substanzen, nämlich Stoff und Form, und drei sind substantielle Accidentien. M. Klamroth, Ober die Auszüge aus griechischen Schriftstellern bei al-Ja'qabi, ZDMG. Bd. 41 (1887) S. 428.

<sup>1)</sup> Klamroth a. a. O. und S. 432.

<sup>2)</sup> Munk, Mélanges, S. N., Z. 4-6. Vgl. Steinschneider, Die hebrüischen Überortzungen des Mittelalters, S. 380 (§ 219).

a) Vgl. Uşaibi'a, Bd. II, S. Si und ibn-Hallikan, Bd. II S. 112-113.

<sup>4)</sup> Über die fünf siehe S. VIII, Note 2. — Wie es sich mit diesen verschiedenen "fünf Dingen" (quinque res, essentiae, substantiae, corpora u. dgl.) verhält, werde ich in einer Mittheilung in den Rendiconti der R. Accademia scientifica letteraria di Napoli darzuthun versuchen.

VI.

Der "liber introductorius in artem logicae demonstrationis" zerfällt in folgende Abteilungen:

I. S. 41—46. Eine Einleitung, in welcher der Verfasser, nach einem kurzen Prolog (S. 41 Z. 5—12) über Zweck und Veranlassung seiner Schrift, die vier "species" der dialektischen Methode, d. h. die "diuisio et resolutio, definitio et demonstratio" nach der porphyrianischen Schule¹) definiert und erörtert. Er geht dann zu einer näheren Besprechung der "demonstratio" über und betrachtet:

II. S. 46—S. 49 die vom Subjekte herrührenden Fehlschlüsse. Er führt dieselben — in der durch Beispiele erläuterten Entwickelungsgeschichte der menschlichen Seele von der Kindheit ab, lediglich auf unerlaubte Analogien und unvollständige Induktionen zurück, die teilweise in vorgeschrittenem Alter durch das Nachdenken revidiert und nötigenfalls korrigiert werden.

III. S. 50—S. 59. Um vor den falschen Folgerungen "ex parte argumentationis" zu bewahren, zählt er die Bedingungen des richtigen Schließens aus. Auch hier finden sich, außer aristotelischen Regeln, Anklänge an galenische und neuplatonische Lehren. Die loywal dozal (prima intelligibilia) z. B., ebenso der Satz: die Logik müsse nach Art der mathematischen Lehrsätze demonstriert werden, d. h. es sei das synthetische Versahren, wie es z. B. in den Euklidischen Elementen erscheint, einzuhalten, sind seit Galen geläusig. ?) Geradeso wie bei den Kommentatoren (schon seit Alexander) ?), wird das principium contradictionis hervorgehoben und auf die Bedeutung der Mathematik hingewiesen.

Die Notwendigkeit der Mathematik als propädeutischer Disciplin (S. 58 Z. 11—13: "ille autem qui uult scire demonstrationes logicas oportet ut sit demoratus in exercitationibus

<sup>1)</sup> David Prolegg. ad. Porphyr. (bei Brandis Scholien p. 18 a. 84-85; eloi δὲ τέσσαρες al διαλεκτικαὶ μέθοδοι ἔστι γὰρ διαιρετική δριστική ἀποδεικτική καὶ ἀναλυτική.

<sup>\*)</sup> Prantl, c. c. O. Bd. I S. 562.

<sup>\*)</sup> A. c. O. S. 622.

geometricis et ut iam acceperit ex eis regulas\*), wird ausdrücklich schon in dem Werke al-Kindr's 1):

كتاب رسانته في افتلاتنال الفلسفة الا بعلم الرياضات,,Abhandlung darüber, daß die Philosophie nur vermittelst der mathematischen Wissenschaften erworben werden kann", betont.

IV. S. 59—S. 61. Hier werden als Übungsbeispiele einige damals beliebte Kontroversen behandelt: daß in der Welt kein Leeres sei; daß es außer der Welt weder Leeres noch Volles gebe; über die Meinung der Weisen von der Entstehung oder der Ewigkeit der Welt; u. s. w. — Alles das ist als ein Exkurs oder als nebensächliche Anhängsel zu betrachten.

Die V. und letzte Abteilung, S. 61-S. 64, enthält eine kurze Wiederholung des schon Gesagten und eine mystische Schlußrede, in welcher der letzte Zweck der Logik mit dem der Ethik identisch gefaßt wird. Alles das stimmt auch mit den Grundgedanken al-Fārābi's, welcher ,der Logik eine Beziehung zur Ethik giebt, indem die menschliche Vernunft, mag sie entweder bloß innerlich in der Seele hasten, oder auch äußerlich im Wortausdrucke zu Tage treten, jedenfalls ihre höhere und umfassende Funktion in der Unterscheidung des Guten und Bösen habe, und hiermit die Wahrheit, welche entweder in letzten unbeweisbaren Grundsätzen vorliegt, oder durch logische Erforschung erreicht wird, diesem Ziele dienstbar sei. 4 Jedoch sind seine übrigen Werke über Logik im Einzelnen weniger neuplatonisch und mehr aristotelisch gefärbt und weisen einige Züge auf, welche die spätere Lehre al-Färäbi's kennzeichnen und in dieser Schrist durchaus sehlen. Doch erinnere man sich, daß das vorliegende Werk nur eine Jugendarbeit, eine "collectio" al-Kindi'scher Gedanken, und nicht ein selbständiges, reiseres Erzeugnis des al-Farabi sein dürfte.

Es ist auf eine Menge "Sendschreiben", d. h. Traktate (epistolae = ") aufmerksam zu machen, welche hier

<sup>1)</sup> Sulle opere u. s. w. S. 8 n° 3 (Fibriet n° 3, Qifti n° 2, Uşaibi'a n° 3, Flügel n° 3 und 133, Hammer n° 3 und 125). Vgl. n° 16.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Prantl, s. s. O. Bd. II S. 309. Daß dies neuplatonisch ist, erhellt aus der citierten Anmerkung 121 im Bd. I S. 644.

citiert werden und sich meist auf Bearbeitungen aristotelischer Werke beziehen: "epistola de sensu et sensato" (S. 41, 15. 48, 18. 50, 24. 53, 19) 1), "categorici" (S. 42, 3. 17), "libri logicae" (S. 50, 4. 52, 2. 62, 22), "et topicae" (S. 52, 2. 62, 22) und dann "epistola de intellectu" (S. 41 Z. 16), "epistola de generibus scientiarum" (S. 41 Z. 17), "epistolae diuinae" (S. 42 sicherlich die pseudo-aristotelische Oeoloyla), "epistola de causa et causatis", "epistola isagogarum", "epistola de hyle et forma" u. s. w.

Das Latein ist freier und glatter, als in den Abhandlungen "de somno et uisione", "de quinque essentiis" und "de ratione". Der Übersetzer — wie schon gesagt, vielleicht Johannes Hispalensis — ist wahrscheinlich derselbe, welcher auch al-Kindl's und al-Fürübl's "de intellectu" bearbeitet hat. Dazu ist zu bemerken, daß der Traktat, auch der Stelle nach, in den Handschriften unmittelbar vor al-Färäbl's "de intellectu" niedergeschrieben ist.

#### VII.

Nach den Angaben der mir bekannten Handschriftenverzeichnisse sind die philosophischen Traktate Al-Kindt's in folgenden Bibliotheken aufbewahrt:

#### I. De intellectu.

- 1. Cesena. Plut. XXII, Cod. 3 (Titel: "epistola Averrois". Muccioli, I S. 78).
  - 2. Erfurt. Cod. Ampl. 29, fol. (Schum S. 24).
  - 3. Cod. Ampl. 40 fol. (Steinschneider, Alfarabi S. 188).
- 4. Oxford. Cod. Bodl. 1818<sup>10</sup> (Mss. Angliae, I, S. 87; Digby S. 217. Dreimal in demselben Codex nach Macray S. 230—231).
  - 5. Cod. Morton Coll. 228 (Coxe S. 110).
- 6. Paris. Cod. Nat. 644314 ("de ratione". Cat. Bibl. Regiae P. III T. IV S. 244).
  - 7. Cod. Nat. 644321 ("de intellectu").

<sup>1)</sup> Dieses Citat dürste nach Steinschneider (Die parre naturalie des Aristoteles ZDMG. Bd. 87 S. 490) manche Schwierigkeiten bieten, da nach ihm der betreffende Traktat zur Zeit al-Färäbi's noch nicht ins Arabische übersetzt war. Siehe jedoch Bd. 45 S. 447.

- 8. Cod. Nat. 16613 (= Sorbonne 1786. Hauréau, Notices, V, S. 195).
- 9. Rom. Cod. Angel. 2424 (,,de ratione". Narducci, I, S. 138 col. 2).
  - 10. Cod. Angel. 2428 ("de intellectu". Ibid. S. 139 col. 1).
  - 11. Cod. Vat. 218612.
  - 12. Cod. Vat. 44263.
  - 13. Venedig. Cod. Marc. 391 (Valentinelli, II, S. 27).

#### II. De somno et uisione.

- 1. Brüssel. Cod. 218563 (vgl. Bülow, in: Beiträge z. Gesch. d. Phil. d. M.-A., II, 3, S. 72-73).
- 2. Oxford. Cod. Coll. Oriel, 719 (dem Ishaq Israeli beigelegt. Coxe. I, S. 2-3).
- 3. Cod. Coll. M. Magdal. 1754 (dem *Ishaq Israeli* beigelegt. Coxe, II, S. 8).
  - 4. Paris. Cod. nat. 644324.
  - 5. Cod. nat. 16613.
- 6. Venedig. Cod. Marc. 1716 (Titel: Themistii de somno et uigilia. Valentinelli, IV, S. 117).

#### III. De quinque essentiis.

- 1. Erfurt. Cod. Ampl. 2867 fol. (Schum S. 193).
- 2. Oxford. Cod. Bodl. 18183.
- 3. Paris. Cod. Nat. 9335.
- 4. Cod. Nat. 14700.
- 5. Rom. Cod. Angel. 2425.
- 6. Cod. Vat. 210 (als "logicae fragmentum").
- 7. Cod. Vat. 2186.
- 8. Cod. Vat. Ottob. 1870.
- IV. Liber introductorius in artem logicae demonstrationis.
  - 1. Paris. Cod. Nat. 6443.
  - 2. Rom. Cod. Vat. 2186.

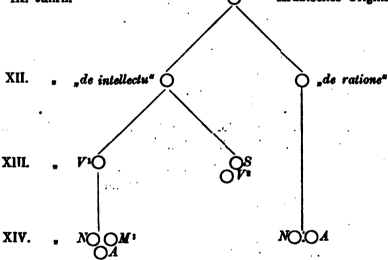
Die von mir benutzten Handschristen sind: für "de intellectu".

$$\left.\begin{array}{c} 6. \\ 7. \end{array}\right\} \longrightarrow N$$

$$\frac{9.}{10.}$$
 - A

11.  $= V^1$ 12.  $= V^2$ 13.  $= M^1$ .

Eine Beschreibung der Codices findet sich in den in Klammern angegebenen Werken und Katalogen. Die vatikanischen Handschriften (V<sup>1</sup> = cod. 2186, 0.22m × 0.14m. Ende des XIII. Jahrh. foll. II + 119 + I und V<sup>2</sup> = cod. 4426, 0.245m × 0.18m. Anfang des XIV. Jahrh. foll. 140) werde ich in einer in kurzem erscheinenden Mitteilung an die "R. Accademia dei Lincei" näher besprechen. Die Filiation dürfte folgende sein: IX. Jahrh.



Für "de somno et uisione" benutzte ich die drei Handschriften:

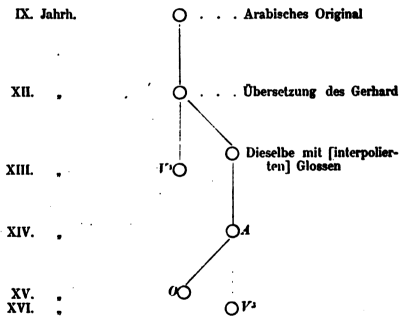
$$4 = N \\
5 = S \\
6 = M^2$$

Während S wegen der außerordentlich häufigen Verderbnisse und N wegen des unklaren und lückenhaften Charakters minderwertige Handschriften sind, hat  $M^2$  gute Dienste geleistet. Jedoch bietet die Ausgabe auch so noch manche Dunkelheiten, deren Klarlegung und Verbesserung möglicher Weise durch den Vergleich mit den mir nicht zugänglichen Oxforder Codices gewonnen werden könnte.

Für den Traktat "de quinque essentiis" waren mir folgende Codices zu Verfügung:

5 = A  $6 = V^{3}$   $7 = V^{1}$ 8 = 0.

Von größerer Wichtigkeit sind A und  $V^1$ ;  $V^2$  (= Cod. 210,  $0.32^{\rm m} \times 0.23^{\rm m}$ , XVI Jahrh., foll. IV + 70) und O (= Cod. Ottob. 1870,  $0.28^{\rm m} \times 0.20^{\rm m}$ , XV. Jahrh., foll. I + 175) sind spätere Abschriften, die einer der Handschrift A gemeinsamen Familie angehören, welche hier und da doppelte Übersetzungen eines arabischen Ausdrucks und Interpolationen enthalten, während  $V^1$  solche nicht darbietet. Auch von derselben wird in der S. XXXII eitierten Mitteilung die Rede sein.



Von den beiden Handschriften 1 = N und  $2 = V^1$  oder auch einfach V, welche der Ausgabe des "liber introductorius in artem logicae demonstrationis" zu grunde liegen, ist jedenfalls V die beste.

Es sei nun hier mir gestattet, den Herrn Leopold Delisle, Präsekt der Pariser National-Bibliothek, Domenico Gnoli, Präsekt der "Biblioteca Nazionale Vittorio Emanuele II" in Rom,

Beitrage II. S. Nagy, Al-Kindi.

und P. Franz Ehrle, Präsekt der Vatikanischen Bibliothek, deren Höslichkeit ich die Ausnutzung der Pariser und Vatikanischen Handschristen verdanke; den Herrn Prosessoren Ignazio Guidi und Celestino Schiaparelli der hiesigen K. Universität, die mir mehrere schwer zu sindende arabische Werke gütigst zur Versügung gestellt haben; und dann meinem theuersten Freund Dr. Joachim Frateili, Lehrer am K. Umbertinischen Ober-Gymnasium, welcher mir bei der mühsamen Arbeit der Kritik und Correktur der lateinischen Texte beigestanden hat — meinen herzlichsten und ausrichtigsten Dank auszusprechen.

Rom, den 25. Juni 1896.

A. Nagy.

Während des Druckes wurde ich durch Herrn Professor Clemens Baeumker — welcher die Gefälligkeit hatte, alle Bogen nochmals sorgfältig durchzusehen, und welcher mit seinem bewährten Rate manche zweifelhaste Stellen verbessert hat — auf eine bis jetzt unbekannte Handschrift des Traktates "de intellectu" ausmerksam gemacht, von welcher mir derselbe eine Abschrift sendete. Es ist:

14. Lilienfeld (Niederösterreich) Cod. 144 Monast. Cisterc. fol. 102r-102v, ohne Titel und als Prolog zu den Paradoxe Alani de maximin generalibus (d. h. Regulae theologicae). Die betreffenden Varianten werden in den Anmerkungen angeführt. Aus denselben erhellt, daß der Codex einer mit  $SV^2$  gemeinsamen Familie angehört.

# intentione antiquorum in ratione.

#### translatum a magistro Gerardo Cremenensi.

Intellexi quod quaesiuisti de scribendo sermonem in ratione abbreuiatum, enuntiantem sententiam Aristotelis et Placomprehensio quidem tonis. sermonis Platonis et sermonis discipuli eius Aristotelis est. quod ratio est secundum quatuor species. prima quarum est instrumentum omnium rationatorum et rationatum. secunda est ratio quae potentia est in anima. tertia est ratio cum exit in anima de potentia ad effectum.

## Verbum Jacob Alkindi de Liber Alkindi de intellectu let intellectol

Intellexi quod quaeris [scilicet] scribi tibi sermonem breuem de intellectu [et intellecto], secundum sententiam Platonis et Aristotelis. sed sententia 10 eorum est, quod intellectus est secundum quatuor species, prima est intellectus qui semper est in actu. secunda est intellectus qui in potentia est in anima, is tertia est intellectus cum exit in anima de potentia ad effectum. quarta est intellectus. quem uocamus demonstratiuum.

<sup>1-5</sup> Incipit uerbum Jacob alchindi de ratione A. Rot und am Rande: Nota uerbum Jacob alkin. N 1 alkindi i alkin N 8 abbreuiatum, abreviatum 8-9 enuntiantem sententiam! enunciatione sicut A 9- 10 Aristotelis et Platonis | Aristotilis et Platonis rot N 11 sermonis | fehlt N 12 Aristotelis | Lücke N 16 secunda | bis N (rot und schwarz)
fehlt A 18 tertia | et ter 17 in ( 18 tertia | et tertia A bis N (rot und schwarz).

<sup>1—2</sup> De intellectu secundum Aristotelem et Platonem 8 Incipit liher alkindi de intellectu Ve Liber alquindi philosophi de intellectu et intellecto rot N Incipit libellus alchindi de intellectu et int tellectu et intelligentia am Rande M' incipit alchindus de intellectu et in-Incipit alchindus de intellectu et intellecto A Liber aliquindi philosophi de intellectu et intellecto V¹ 6 Intellexi | intellexisti NV³ 6—7 [scilicet] | fehlt SV°NA 7 scribi tibi | tibi scripsi V³ scribitur N fehlt S 8 [et intellecto] | fehlt SV°NM¹ 9 sententiam | scientiam SA 9—10 Platonis et Aristotelle Aristotelle et Platonis et Aristotelis | Aristotelis et Platonis AM' 9-13 Platonis . . prima est | fehlt N Zu 10-19 Randgloses: Intellectus alius in actu semper, alius in potentia, alius in effectu, alius demonstratiuus V intellectus alius in actu semper, cum in potentia, in effecta, 10-11 sententia demonstrat' N corum est | scientia est eorum 8 eorum sententia est  $V^2$  sententia est eorum A 11 est | fehlt 8 18 semper est | est semper 8 15 qui in potentia est | quo est in potentia  $SV^2$  16 intelest | 17 | 18 est | 18 lectus | in anima M' 17—18 ad effectum | de effectu S ad actum A
19 quem | fshit N demonstratium |
demonstrantem SV'M' demonstratium N demonstrationem A unkler V.

quarta ratio est illa, quam denominamus demonstratiuam. et est assimilatio rationis cum sensu, propter propinquitatem sensus ad ueritatem et communitatem ad eam.

Dixit enim quod forma est duae formae. quarum una est s habens materiam et est illa quae cadit sub sensu; sed altera est illa quae non habet materiam et est illa quae cadit sub ratione. et est specialitas rerum et quod est supra cam.

Et forma quidem, quae est in materia, est actu sensata; quoniam si non esset actu sensata, non caderet sub sensu. cumque adquirit eam anima, tunc ipsa est in anima. et non adquirit eam nisi quoniam est ipsa in ea in potentia. cum ergo adquirit eam anima, fit in anima actu. et non est in anima sicut res in uase, neque sicut similitudo in corpore, quoniam anima sonon est corpus. est igitur in anima, et anima est res una, non aliud.

et similiter iterum uirtus sentiens non est nisi animae; et non est in anima sicut membrum in corpore, immo est in anima 20 et est sentiens. et similiter iterum uirtus forma sensati non est

<sup>1</sup> quarta | bis N (rot und schwarz) illa I feklt N denominamus ! nominauimus N demonstrativam | demonstrationem N 4 enim | feklt N 5 illa | fehlt N 6 et est illa | fehlt im Tect und am Rande: et illa est N 7 specialitas | spālitas N12 quoniam | quandoque N ipsa | fehlt N 13 anima, | aŭ (unklar) A 14 neque | et neque A sicut | fehlt N 18 iterum | I trū (in terra?) A sentiens | sentenciis N 20 non | is A. mae | anima A

et hunc intellectum assimilauit Aristoteles sensui, propter propinquitatem sensus ad ueritatem et quia communicat cum ea omnino.

Dixit enim Aristoteles quod forma est duae formae. quarum una est habens materiam et illa est quae subiacet sensui; set altera est illa quae non habet materiam et illa est quae subiacet intellectui. et illa est specialitas rerum et id quod est supra eam [scilicet generalitas rerum].

Et forma quidem, quae est in materia, actu est sensata; quoniam si non esset actu sensata, non caderet sub sensu. cum- 10 que apprehendit eam anima, tunc ipsa est in anima. sed non apprehendit eam nisi quia ipsa prius erat in anima in potentia. cum igitur apprehendit eam anima, fit in anima in effectu. non est autem in anima sicut aliquid in uase, nec sicut caelatura in corpore; quoniam anima non est corpus nec circumscripta. est 15 igitur in anima, et anima est res una, quae est ipsa, non aliud ab ipsa; nec etiam alia alietate praedicamentorum.

similiter etiam uirtus sentiens non est nisi in anima; sed non est in anima ut membrum in corpore, sed est ipsa anima, et ipsa est sentiens. similiter forma sensati non est in anima se

Zu 1 Randolosse: nota intellectum assimilatum sensui N uit | assimilat V'NAM assimulauit S 2 et | fehlt A communicat | coniunctalis (!) S cum ea | cum eo  $SV^2$  in ea  $V^1AM^1$  in eo Nsui . . . intellectui | fehlt im Texte und ist am Fuße der Seite nachgetragen V2 G est illa | est ASI' illa est est illa S est alia Va speitas V<sup>1</sup> spualitas S spūlitas NA spēalitas M id fehlt A 8 scilicet generalitas | generalitas (grauitas V2) scilicet SV2 9 forma | forme S quimateria | natura M' dem | quod V' fehlt S sensata | sensuata S 10 sensu | actu sensu 8 10-11 cumque | cum A 11 tunc . . . anima sed | fehlt A 12 nisi . . . erat | fehlt A prius erat prius V\* erat prius SMI in anima inanimata in A 12-13 in potentia.. cam in anima | apima V° 14 in anima | anianima | fehlt A 18 At | sit S ma N fehlt A nec : et 8 sicut | non sic A' caelatura | colatura &

<sup>15</sup> nec | unklar ob n oder u S circumscripta | circumscripta est A circonscripta N 15—16 est igitur | igitur id quod est A 16 est res una | res una est S rest una M quae | et quae S nec | neque M 17 etiam | est VA alia | in alia N alietate | alicet (!) S praedicamentorum | preceptorum S predicatorum M zereifelkaft N V 18 etiam | autem et S autem etiam A et V non | feklt A nisi | feklt A in | feklt M 18—19 sed . . . anima | feklt V S 19 membrum | membro S ipsa anima | in ipsa anima A 20 et ipsa anima A nach ,sentiens | isimiliter autem forma non est in anima ut membrum est in corpore, sed est in ipsa anima et ipsa anima est sentiens A (Dittographie) similiter | similiter autem A sensati | sensata S feklt A

in anima cum alio, aliud alteritate. sensatum igitur in anima est sentiens. at uero sensatum materiei est praeter animam sentientem. ex parte ergo materiei sensatum non est sentiens.

et similiter exemplum rationis in anima, quando apparet ratio siue forma, cui non est materia et unitur cum anima, scilicet fit inuenta in anima actu, cum iam fuerit in anima non inuenta actu, immo potentia. haec igitur forma, quae materiam non habet neque phantasiam, est ratio adquisita animae ex ratione prima, quae est specialitas rerum, quae est actu semper. et ipsa quidem non fit adquisita et anima adquirens nisi quoniam anima potentia est rationalis, et ratio prima actu est. omnis res adquirens rei essentiam suam, adquirenti ei est res illa potentia et non est ei actu. et omne quod est rei potentia non egreditur ad actum per essentiam eius; quoniam si esset per essentiam eius esset actu semper. quoniam essentia est ei semper et est inventa. ergo omne quod est potentia non exit

<sup>1-2</sup> in anima est sentiens i est in anima sentiens N 2 uero i unest | et N 3 materiei | mi A quatuor N welcher IIII las 5 quando | qn N qr A 7 anima | animali A 8 immo | fehlt im Text, aber am Rande nachgetragen A 9 ex | et ex A 10 quae | quarum A specialitas spālitas AN semper | fehlt N 11 adquirens | aquirens N 12 anima l animal N rationalis | rationabilis A est | fehlt N 13 omnis i cum omnis N ei | enim N 14 omne | esse (eĕ fūr oē) N 15 quoniam | A bour 16 ei | et A

ut aliud uel alterum. sensatum igitur in anima est sentiens secundum quod est in anima, sicut dixit Aristoteles. sed sensatum uirtutis materialis est praeter animam sentientem. secundum igitur quod est in materia, sensatum non est sentiens.

et similiter exemplificauit Aristoteles intellectum, scilicet s quod anima cum apprehendit intellectum, scilicet formam quae non habet materiam nec phantasiam, et unitur cum anima, tunc est in anima in effectu quae non erat antea in anima in effectu sed in potentia. hace igitur forma, quae iam materiam non habet nec phantasiam, est intellectus adeptus animae ab intelligentia prima, quae est specialitas rerum, quae est in actu semper. hace autem non fit attribuens nisi animae adeptae ad recipiendum, quoniam anima in potentia est intelligens, sed intelligentia prima est semper in actu. nulla enim res attribuit aliquid suis receptibilibus, nisi quod erat eis in potentia et non is in effectu. nihil autem quod est rei in potentia exit ad effectum per se ipsum; quoniam si esset per se ipsum, exiret semper in

<sup>1</sup> uel | fehlt SA 2 secundum | eo V est in | fehlt A est M anima | sicut | ut A dixit | dt M'N dicit & sed | felil & 8 uirtutis materialis | uirtutis rationalis A materiale S materialis V2 est | feldt S 1 igitur | fehlt A materia | ala m V1 non est | fehlt A 5 exemplificanit | exemplificat SNV1V2AM1 intellectum i in intellectu A 5-6 seilicet . . . intellectum | fehlt NV2 (Homoioteleuton) 6 cum apprehendit | comprehendit 8 7 nec | et N phantasiam | fantasiam SNV1V2.1M1 und so immer cum anima | in fantasia illa S cum ea M1 8 in effectu | affecta A effectu | fehlt NVIMI (Homoioteleuton), in VI jeduch am Rande nachgetragen antea | fehlt SV2 9 sed in potentia | fehlt A iam | a iam S 10-11 intelligentia prima | intelneque NA uel 8 adeptus | aptus A lectiva potentia V2 11 est | fehlt A specialitas | splitas V2 spalitas ANM2 rerum | non (no für it) S est in actus 8 in actu est AN 12 haec | hic S non fit | si fit N litla (intelligentia?) V2 attribuens | tribuens Va antibuens (!) N adeptae | apte 1/2 18 quoniam | q A intelligens | intellectus 8 sed | et A 13-15 sed . . . potentia | fehit SV 14 est semper in actu | semper est in actu NM' semper in actu est res | fehlt M' 14-15 attribuit . . . receptibilibus | aliquid suis receptibilibus attribuit A suis | rr N eis | fehlt M1 15 et non | sed Va sed non S 16 nihil | nichil V'SNM' und so immer (auch V'A) exit | erit S effectum | actum und am Rande: effectum A 17 quoniam . . . ipsum | fehlt N (Homoloteleuton) exirct | esset ANV'V'

ad actum nisi per id quod est illa res actu. anima igitur est rationalis potentia. et est exiens ad actum per actum primum.

s et cum unitur forma rationalis ei, non est ipsa per formam rationalem alterata, quoniam non est diuisa quare alteretur. et cum unitur cum ea forma rationalis, tunc ipsa et ratio sunt res una, rationalis et rationata. ratio igitur et rationatum sunt res una ex parte animae. ratio uero quae est actu semper saciens extrahere animam ad hoc ut fiat rationalis actu, postquam fuerat rationalis potentia, non est ipsa et rationatum res una.

rationatum igitur in anima et ratio prima, ex parte rationis primae, non est res una; ex parte ucro animae ratio et rationatum est res una.

ratio igitur, quae simplex est, est magis similis animae et fortior ea in sensato plurimum.

ratio igitur prima est instrumentum omnium rationatorum et rationatum. ratio vero secunda est animae potentia.

<sup>1</sup> nisi | neque AN 2 ad | per N per | ad N 6 rationalem | in omne A quare | quia N 8 una | et materia N 9 ratio | râtio N uero quae est actu | intentio non est que pactu est N 10 extrahere | extrahens AN animam | anima N 14—15 ex parte . . . una | bis N 15 est | et N 17 est est | est (liaplographis) N 19 igitur prima | prima igitur 20 ratio uero secunda | secunda ratio uero secunda NA

actu, quoniam essentia sua esselt sibi semper et esselt nihil igitur quod est in potentia exit ad effectum, nisi per aliud quod est in effectu, anima igitur est intelligens in potentia, sed exit ad effectum per intelligentiam primam, ad quam cum ipsa respexit, fit intelligens in effectu. et cum uni- s tur ei forma intelligibilis, non est ipsa et forma intelligibilis alia et alia, quoniam non est divisibilis ut alteretur, sed cum unitur cum ea forma intelligibilis, tunc ipsa et intellectus sunt res una, scilicet intelligens et intellecta, igitur intellectus et intellectum sunt unum secundum quod sunt in anima. intellectus uero qui se est in actu semper et qui extrahit animam ad hoc ut flat in effectu intelligens, postquam fuerat intelligens in potentia, ipse et intellectum ipsum non sunt res uua. intellectum igitur in anima et intellectus primus ex parte intelligentiae primae non sunt res una; ex parte uero animae intellectus et intellectum 15 sunt res una.

intellectus autem, qui in simplicitate est similior animae, est multo fortior quantum ad intellectum, quam sensus ad sensatum. intellectus igitar primus causa est omnium intellectorum. sed intellectus secundus est animae in potentia.

And the second of the fact of the state of the second seco

<sup>1</sup> es[se]t (bis) | esset SNV1V2AM1 sibi semper | semper sibi S 2 inuenta | intenta  $V^2$  inuencta N igitur | ergo  $V^2$  autem A potentia | actu effectum | actum vel effectum M' 3 nisi | ut S 3-5 anima . . . effectu | fehlt A (Homoioteleuton) intelligens in potentia | intelligens in potentia est intelligens SV? telligentiam primam | intellectiuam potentiam 1°2 5 quam cum ipsa . quamrespexit | respicit V'NM' intelligens | intellectus S intelligibilis | intellectus M1 6-8 non est . . . intelligibilis | cum es VI fehlt S (Homoioteleuton) 8 tunc ipsa | fehlt V\* 9 intelligens | intellectus intellecta, intelligentia S intellectus NA intellectum M' lectum | intellecta | V2 intellectus A 11 actu | anima S extrahit | abstrahit M animam | animam ad animam Vaiam S telligens (bis) | intellectus SV\*, M nur das erste fuerat | fuerit S et ipsa V<sup>2</sup> ipsa SNV<sup>1</sup>.4M<sup>1</sup> 13 intellectum ipsum | suum intellectum V<sup>1</sup>NAM<sup>1</sup> intellectum V2 intellectum | intellectus S 14 intellectus primus | intel. lective p V\* 15-16 ex parte . . . una | fehlt N (Homoioteleuten) 15 uero | eius S 17 vor intellectus der Titel; simplex intellectus similior est anime qui in simplicitate est | qui est in simplicitate & S, rot 18 multo | intellecto (,intlo far ,ml'to) S quantum | quam NV quam | q N 19 causa est est causa S 20 sed . . . potentia | fehlt A unimae | causa M'

igitur ratio aut est prima et instrumentum omnium rationatorum, aut est secunda et est animae in potentia, dum non
fit anima rationalis actu. et tertia quidem est illa quae actu est
animae, quam iam reposuit, quare sit ei inuenta cum uult uti
ipsa et facit eam apparere cum inuentione absque alio ab ea.
sicut scriptura a scriba; est enim ei propera possibilis, quoniam
iam recondidit et fixit in anima sua. ipse ergo extrahit eam
quando uult. quarta uero est ratio apparens ex anima, quae,
quando extrahit eam, est inuenta absque alio actu.

ratio igitur secunda est ex tertia et quarta, cum tertiam reposuerit anima et fit ei ut extrahat eam quando uult. et quarta aut hora repositionis suae prima aut hora suae compositionis secunda.

s igitur est tertia cuius repositio animae iam praecessit et quando uult est inuenta in ea.

quarta uero est apparens in anima, quae apparet actu. istae igitur sunt sententiae antiquorum de ratione. et

<sup>1</sup> igitur | ergo N aut | aliud A 3 fit | sit N et i se (unklar) N actu est | est actu est A 6 a | ad propera | pp A ppea N enim ergo N 8 quando l cum N apparens | operans A 11 tertiam | 12 fit I sit N extrahat | trahat A 13 aut | autem A unklar N tertia N 15 praecessit | precellit A 17 uero est | uero A

intellectus igitur uel est primus omnibus intellectibus, uel est secundus, et tunc animae est in potentia, interim dum anima non est intelligens in effectu. et intellectus tertius quidem est ille qui in effectu est animae, quem iam adquisiuit. et habetur in ea ita ut, cum uoluerit, exerceat eum et faciat eum esse in alio a se. sicut scriptura in scriba est properata et facilis, quam iam adeptus est, et est defixa in anima sua. ipse ergo propalat et exercet eam, quando uult. quartus uero est intellectus apparens ex anima, qui, cum propalaueris eum, erit in effectu in alio a te.

intellectus igitur secundus est ex tertio et quarto, eo quod tertius est adeptio animae et fit ei ut faciat eum apparere, quando uoluerit, vel prima hora suae adeptionis [in] nobis, vel secunda hora suae apparitionis ex nobis. et tunc exercet eum anima. ergo tertius est ille qui est animae adeptio quae 12 praecedit et cum uoluerit erit inuentus in ea. quartus uero est qui est apparens ex anima in effectu.

hae igitur sunt partes in quas primi sapientes diuise-

<sup>1</sup> igitur | ergo  $V^2$  uel est primus ; primus uel est A nihil est primus Sintellectibus, uel | fehlt | 1'\* 2 est | et V fehlt S et | fehlt S V'AM' cum N, unklar SV's animae est | est anime S interim | iterum S dum | de Sl'2 3 non | feldt Sl'2 intelligens | intellectus NSM' 3-4 quidem est ille qui | qui est ille qui A quid est ille S quod est ille N q est ille qui V' qad M' 4 in effectu est est in effectu M1 iam | quoniam S quem  $V^*$ 5 exerceat | exercet SN eum leam A est | et V\* 6 a se lesse A properata | preparata SAV2 p'pata N pparata M 7 adeptus est | est adeptus S et est defixa | et cum defixa est S non defixa  $V^*$ ipse | ipsum SV\* ipsa A 7-8 propalat | aprobet 8 exercet | exercent  $V^*A$  est intellectus | intellectus  $V^*M^*$  intellectus 9 apparens ex anima lanime aparens S ex anima apparens V<sup>4</sup> apparens ex alia A qui | quae A propalaueris | approbaueris S appellaueris N erit in effectu | exit in effectum 4 10 alio | alia A a te l 11 igitur | ergo V\* est | fehlt M' eo l et SN 12 100 tius | suus (unklar) N adeptio | ad eptio 8 eum | fehlt SA 18 quando i uel quando N suae adeptionis | adeptionis sue V sue apparitionis & [in] | folds V'N.1M' ex S 14 vel . . . nobis | fehlt (Homoioteleuton) & bis (Dittographie) N secunda | illa M' ex | fehit (das erets Mal) N 15 cum | illum V'N ergo | igitur V'NAM' tertius | interius (!) N forout | fehit 8V1 cius M¹ animae adeptio | ad eptio anime SV\* quae ! qui SV° 16 uoluerit | uoluit S uoluerit et cum volui N nero VA 17 ex | in SV<sup>2</sup> in | aut in S 18 has | feldt &

quantitas huius sermonis, cum sit intentio nostra sermo enunciatiuus, sufficiat.

Explicit uerbum Jacob Alkindi de intentione antiquorum in ratione.

<sup>1</sup> huius | huiusmodi N 3-4 Explicit . . . ratione | fehlt N. Explicit uerbum Jacob alkindi de intentione antiquorum figt A rot bei.

runt intellectum. quantum uero ad intentionem tuam de hoc, tantum sermonis sufficiat.

Explicit liber Alkindi philosophi de intellectu [et intellecto].

<sup>1</sup> quantum | quartum (!)  $S \neq N$  de hoc | fehlt  $SV^2$  2 sufficiat | suffic N ad hoc sufficiat  $V^2$  3 Alkindi philosophi | fehlt S alkindi  $V^4$  alchyndi philosophi A [et intellecto] | et intellecto secundum Alpharabium S et intellecto A fehlt  $V^2$  3 fehlt  $V^2N$  Explicit amen  $M^2$ .

#### Liber de somno et uisione

quem edidit Jacobus Alchimius, magister uero Gerardus Cremonensis transtulit ex arabico in latinum.

Tu, cui Deus occultorum ueritates patefaciat et quem in domo uitae et in domo mortis beatificet, quaesiuisti ut describam tibi quid sit somnus et quid uisio. hoc uero est de subtilibus scientiis naturalibus, et proprie in qua transgressio est ad loquendum de uirtutibus animae. et indiget speculator in hac specie scientiae plenaria cognitione eius, quod narraui. nam si abbreuiatur ab hoc. abbreuiatur ab intellectu eius. et demonstratio quidem eius, quod in eadem scripsi, est secundum semitam demonstrationum naturalium. et scripsi de hoc quidem secundum quantitatem quam tibi similiter sufficere aestimaui. adeo tamen prouenit directio.

M

15

Dico ergo quod cognitio eius, quod accidit rei, non est nisi post comprehensionem scientiae quidditatis rei. somnus uero

<sup>1</sup> Inscipit liber de sompno et uisione (rot) S Incipit liber Alquindi philosophi (rot). Liber de sompno et uisione (oben). Iste liber tractat de sompno et uisione (am Rand) N Themistius de sompno et vigilia (ret) M<sup>s</sup> 2 Alchindus | alchuinus S 2-8 rot S fehlt NM' 4 cui 1 qui 8 cultorum | oculorum N occulorum S ueritates | uarietates 8 patefac N 5 et in | et N beatificet | benefice N quaesinisti I quem siuisti (!) uei rogasti M² ut | fehlt S 6 somnus | sompnus NS and so immer sonnus Me und so immer 7 est | est uel fit S fit NMs dum | loquendam N et | qua N speculator | quod speculator S 9 eius. narraui | naraui Ma natura S narranti S quod I eiusque N abbreviatur | abreviatur SN und so immer ab hoc | fehlt S quia N 11 quidem | qa N quod | quam N fehlt M2 eadem scripsi l ea descripsi SN 11-12 est secundum . . . scripsi | feklt N 12 quidem | 13 quam tibi | quantum N similiter | fehlt N aestimani | extimani N estimani S 14 directio | directus S direcco (unklar) N 15 M I 17 quidditatis | quiditatis SNM' und so immer fehlt SNU rei i eins N

et uisio sunt quae accidunt animae. quare oportet ut speculatio in hoc sit ei, qui bene disponit sermonem [scientiae] de substantia animae et intelligit dictiones eius et multitudinem conuersionis sermonis ipsius et quod sequitur in hoc de ambiguitate, et quod de uirtutibus animae sunt duae uirtutes s magnae, elongatae: sensibilis et rationalis, et quod uirtutes eius mediae inter sensum et rationem inuentae sunt omnes in homine, qui est corpus uiuum crescens.

Cum ergo fuerint istae significationes notae — et sunt actu — erit quidditas sonni, notarum uirtutum scilicet a qui- 10 bus proueniat notum. et quidditas uisionis nota est sermone breui, pauco etiam numero. et hoc est quia nos dicimus dormientem illum qui [dormit et] licet sit uiuus actu, tamen non sentit aliquo quinque sensuum.

Somnus igitur est dimissio usus ab anima omnium sensuum. 18
Nos enim cum non uidemus neque audimus neque odoramus neque gustamus neque tangimus, absque aegritudine accidente, et sumus secundum naturas nostras, dormimus.

Somnus igitur cum integritate descriptionis est cum dimittit uiuus, fixus secundum naturas suas in sanitate, usum omnium sensuum, per naturam.

Si ergo fuerit hoc, sicut dictum est, tunc iam apparet quid sit uisio, cum scitum est quae sunt uirtutes animae et quae de eis est uirtus, quae nominatur formatiua, scilicet uirtus

l animae ex anima S anima  $M^*$ 2 sermonem | sermo n e M\* scientiae | fehlt SM2 3 intelligit | intelligat N 4 sermonis ipsius | eius N ipsius scilicet sermonis **M**<sup>2</sup> quod sequitur | fehlt S elegantige N. Am Rande: Nota duas uirtutes animae magnae excellentiae. 7 sunt omnes | omnes S sunt comunes N8 uiuum unum S 9 fuerint : sunt I fuerit N fuerint M\* 10 actu | acta S actu uel opera M2 Il proueniat | proueniant N est | cum S fehlt M' 12 etiam i fehlt N in M2 et | ex S quia N 12-13 dormientem | borregentem (!) S 13 et | uiuus | unius S tamen non | non tamen N 14 quinque | 1'N' zu 15 Diffinitio somni N Randglosse dimissio i diuisio SN audimus audiremus S demus | uideremus S 16-17 neque odoramus 17 gustamus | gustaremus S fehlt S neque adoramus N neque tangimus | fehlt S 17--18 accidente | accidentem S 19 cum | est cum S descriptionis est | fehlt SN 19-20 cum dimittit . . . suas | fehlt N 20 in | de N usum | usus N su 22-24 Randglosse: Nota fantasiae descriptionem cumque sit uis formatiua N 22 hoc, sicut | iam S 22-23 iam apparet quid | apparet quod iam S 28 est | sit 8 sunt | sint M' 24 quae de | que b' de S quod de N est | feklt M'

quae facit nos inuenire formas rerum indiuiduales sine materia, scilicet cum absentia suorum subiectorum a sensibus nostris. et est illa quam nominauerunt antiqui sapientum graecorum phantasiam.

Differentia namque inter sensum et hanc uirtutem formatiuam est, quod sensus facit nos inuenire formas suorum sensatorum delatas in materia sua, haec autem uirtus facit nos inuenire formas indiuiduales exspoliatas, sine subiectis cum lineatione sua et omnibus suis qualitatibus. et haec quidem uirtus perficit suas operationes in dispositione somni et uigiliae. ueruntamen in somnis est magis apparentis operationis et formationis, quam in uigilia.

Inuenimus enim quandoque uigilantem, cuius anima quibusdam suis utitur sensibus, imaginari formam rerum indiuidua-15 lem, in qua cogitat. et secundum quantitatem profundationis cogitationis in eo et dimissionis usus sensuum, est illa formatio magis apparens ei, ita ut quasi testificetur eam suo sensu. et illud est quoniam, quando aduenit ei occupatio in cogitatione sua, qua uacet a sensibus, priuatur usu uisus et auditus. nos enim multotiens inuenimus cogitantem interrogari et non respondet, et, re existente coram uisu ipsius, cum egreditur a cogitatione, si interrogatur an uiderit eam an non, enuntiat se non

<sup>2</sup> sensibus nostris | nostris sensibus  $SM^s$  3 quam | per quam N quem S antiqui | antiquis S sapientum | sapienter S sapientium N graecorum | gramaticorum N 4 phantasiam | fantasiam  $M^sN$  frantasiam (!) S 5—6 sensus | hacc uirtus, scilicet sensus N 2u 3—6 Randglosse: Nota differentiam inter fantasiam et sensum. N 8 formas individuales | formam individualem  $M^sN$  exspoliatas | expoliatas S expoliatam  $M^s$  exspositam N 8—9 linea-

tione | Lucke N 9 et haec quidem virtus | et hoc quidem S quia haec q uirtus N 10 perficit suas operationes | suas perficit operationes NM\* 10-11 uerum tamen | uerumptamen N zu 10-14 Randglosse: Nota quod fantasia in somnis est magis apparentis operationis N 11 somnis | sonno Mt formationis | fortioris M 13 uigilantem | uigilanti N.M? 14 imaginari | ymaginari SN und so immer I maginari Me formam | formas S 14-15 individualem | individuales S 16 dimissionis | obmissionis N divisionis S 16-17 est illa formatio magis | illa formatio magis est S = 17 quasi | . q . N ipee quasi M\* 18 illud est quoniam | feldt N 19 sua | fehlt N uacet | iacet S uocatur priuatur usu | priuatur usus N priuat eum usu S (für .vacatur?) N privat eum pasu (!) M² uisus | uisu M² 20 multotiens invenimus | vide-22 uiderit l uidant S enuntiat mus multotiens SM\* 21 cum | non M\* se | enuntiasse S annuntiat se N

uldisse cam. et similiter accidit ei in reliquis sensibus, secundum modum eorum. et hoc quidem est in communitate hominum repertum priorum in excellentia, quae est in mente et ratione et uirtute discretionis, uirtus animarum excellens facit eos inuenire formas rerum denudatas, et non uacant a plurimo s sensu.

Cumque profundatur cogitatio adeo ut non utatur aliquo sensuum omnino, tunc peruenit ei cogitatio ad somnum, et sit uirtus ei formatiua fortior quam unquam sit, ad hoc ut faciat apparere operationes suas, cum non occupetur ad dandum animae o suae formam inventionum cogitationum sensibilium. uidet autem eas cum sensu exspoliatas et non est differentia inter eas omnino. immo cum cogitatione sua, in omni in quo cogitat, apparet ei forma cogitationis denudata semper firmius et manifestius et melius quam sui sensati. quoniam sentiens recipit sensata sua 15 instrumento secundo, cui accidit fortitudo et debilitas extrinsecus et intrinsecus simul. haec autem uirtus formatiua recipit id. quod recipit, sine instrumento secundo, quare non accidit ei uirtus aut debilitas, immo non recipit ipsum nisi per animam exspoliatam. non ergo accidit in ea conturbatio neque corruptio, a quamuis sit in uiuo recepta cum instrumento primo, communi sensui et rationi, et sit haec uirtus formatiua et aliae de uirtu-

<sup>1</sup> ei | fehlt N 2 modum i plurimum NM<sup>2</sup> zu 1-4 Randglosse: Nota quod per totam istam columpnam ostendit quod uirtus formatiua sit perfectior quam sensitiva et hoc multis rationibus et exemplis. N 2 quidem est | q N | communitate | commutatione S | 3 priorum | propriorum aut SMº excellentia | excellentiam N 4 uirtute | veritate et uirtus | univecuiusque S (wahrscheinlich uni statt ut) excellens | fehlt N 5 ess | enim Ma inuenire | in mente S 6 sensu | sesus S sensus Ma 7 cogitatio cognitio M<sup>2</sup> und so immer, fehlt S adeo . . . utatur | fehlt S 8 ei | cum eo SM 9 virtus | fehlt N intus S 10 apparere | aparere M' und se immer operationes | cogitationes S non | nunquam N 11 inventionum | intentionum SNM1 cogitationum | fehlt N autem | .a. S enim NM liatas | expoliatas NM und so immer 13 immo l imo N feklt 8 14 - 15manifestius et melius | melius et manifestius N 15 sua | suo Ma strumento secundo | in instrumento suo N accidit | accidunt S fortitudo et debilitas | debilitas et fortitudo N fortitudo debilitas S 17 id | illud NM\* 18 quod recipit! fehlt N non | fehlt 8 20 ergo | fekli N neque | al-,, que *N* corruptio | coruptio M' 21 nino | nno N recepta cum | receptato & communi | communis Ma 22 sit | sie N

tibus animae scilicet in cerebro, hoc enim membrum positum est omnibus istis uirtutibus naturalibus. sensui autem [similiter] sunt posita instrumenta secunda, sicut oculi [et cerebrum] et aures et carunculae narium et nasus et lingua et palatum et 5 uuulae et omnes nerui tactus. nam sicut cum cerebro superuenit corruptio instrumento uirtutum animalium administratarum illi membro a cerebro, similiter accidit id sensui, et, propter id quod accidit ex istis instrumentis secundis in fortitudine et debilitate sua, est comprehensio eius debilior quam comprehensio 10 illius, cui non sunt instrumenta. accidentia enim accidunt ei ex duabus partibus plurimum, scilicet instrumento primo et secundo. et saluatur plurimum illius in primo, et accidunt ei accidentia in secundo. uirtus enim formatiua saluatur multotiens in instrumento primo, sicut saluantur aliae et priuantur in secundo. 15 quare non accidit ei ex parte eius accidens. quare sunt operationes eius semper et ipsius inuentiones nudae et manifestae. sensui uero in omnibus operationibus accidit diversitas propter dispositionem diuersitatis horum instrumentorum secundorum, scilicet permixtio, semper. quapropter fit quod uirtus formatiua inuenit sua 2º inuenta, quae inuenit sensus cum materia, firmius et manifestius.

Et iterum forma, quae est in materia, sequitur materiam. non enim omnis materia est susceptibilis omnis formae. nam si sigillo uno sigillauerimus ceram et lutum clarum et lutum turbidum et lutum gypseum, egredietur impressio in eis diuersa, 25 secundum quantitatem luti. quod de co enim subtiliores habet

<sup>1</sup> scilicet | sunt N in fehlt Mt 2 est | est in Ma [similiter] | fehlt NM2 3 oculi | occuli S oculus NM2 fet cerebrum; l'et cerebrum SM\* in cerebrum N 4 aures | auris M carunculae | carnuclem (!) S et lingua | et posita instrumenta S lingua  $M^*$ palatum | palatus Mª 5 unulae | nucellee S tactus | tractus N 6 corruptio | bis Mi mento | inuentio SM\* administratarum | administrantium S illi | ille N 8 ex istis ex illis N istis S 7 id | illud N et | quia N id | illud N 9 comprehensio | comprehento S comprehensa N eins | cuius S tibus plurimum | plerumque S partibus plerumque Ma instrumento | in instrumento NM \* 12 et | quia N 13 enim | autem SM in | fellt 8 14 prinantur | prinatur Ma aliae | aliae res N in | fehlt S cut 16 nudae et l'unde NM 17 operationibus | dispositionibus SM<sup>2</sup> 17 secundorum | feldt M<sup>2</sup> 19 invenit | minuit N 20 et manifestius | fehlt 21 Et | quia N materiam | in hoe N 22 est | fehlt 8 omnes S 24 lutum gypseum | gispum !!) S lutum gipseum N gipsum  $M^2$  egredietur | egredietur  $M^2$  in eis | fehlt S 25 eo | ea S enim | unsubtiliores habet habet subtiliores N

partes et longinquius est a raritate, est magis susceptibile formae et uehementius reddens descriptionem formarum.

Similiter est sensatum sequens subiecta suorum sensatorum. inuenimus enim in eis conturbationem et tortuositatem et reliquas species diversitatis, accidentes eis ex parte materiae. et somnis quidem diversitas accidit ei ex parte materiae. uirtutis autem formativae sensibilis, cum materia sua, non accidit formis corruptio accidens ex materia. et propter illud invenimus formam somnialem firmiorem et meliorem.

Et iterum ipsa inuenit quod non inuenit sensus omnino. Pam ipsa potest componere formas, sensus uero formas componere non potest, quoniam non potest commiscere materiam neque operationes eius, uisus autem non potest facere nos inuenire hominem habentem cornua, aut pennas aut aliud ab hoc de illis, quae non sunt homini in natura, neque animal irrationale rationale, non enim potest illud, cum non sit inuentum in materia sui sensati omnino, cuius est, ut inueniat formas in ca. cogitatio uero nostra non prohibet nos quin imaginemur hominem uolantem, cum non sit pennatus, et lupum rationalem, et haec quidem uirtus formatiua non est formatiua nisi cognitionis sensibilis, quaecunque cogitatio accidit ei, et apud uacationem suam ab omnibus sensibus exemplificatur [uel imaginatur] forma illius cogitationis nobis nuda absque materia, quare inuenimus in somno de formis sensibilibus quod non inuenimus cum sensu omnino.

Iam ergo manifestum est nobis quid sit uisio, per illud se quod diximus.

Beitrage II. & Nagy Al-Kindl.

<sup>1</sup> longinquius | longius S longinqus N est magis | et magis N descriptionem susceptionem N sceptibile | subtilius 8 2 et ut 8 3 est sensatum | sensatum est M'S 4-5 reliquas | reliqua S 5 accidentes | accidens N 6 ei | eis N 8 illud | id S 8-9 formam | felit S 10 Et . . . invenit | quia ipsa invenis iterum sensus omnino N Homeioteleutek 12 potest | ualet NM\* 11 formas (bis) | formam N 13 neque | nec N autem | enim NM\* facere nos | fehlt N 14 aliud | aliquod N aliut Ms 15 de illis . . . homini | qued non habet homo N 15-16 irrationale rationale | rationale irrationale SN sui | fait #º 18 nostra | fehlt N hibet | proibet S nos | fehlt SN 19 pennatus | fehlt N et | mt S 20 formativa | fehlt N cognitionis | cogitationis N 21 ei | ea N et f. 22 sensibus | sensibilibus & imaginatur | feldt 8 nuda | nb' auida (!) N 85 quid | quod 8

Visio igitur est cum anima utitur cogitatione et dimittit usum sensuum ex parte sua. ex impressione uero sua, ipsa est sigillatio formarum imaginationis, super quam cadit cogitatio habentium formam in anima cum uirtute formatiua, propterea quod anima dimittit usum sensuum et adhaeret usui cogitationis.

Ш

Quare autem uideamus quasdam res antequam sint? et quare uideamus res cum interpretatione significantes res antequam sint? et quare uideamus [quasdam] res facientes nos uidere contrarium earum? et quare uideamus res et non uidemus eas, neque uidemus earum interpretationem, [et] neque uidemus contrarium earum omnino?

Causa in hoc est quod inest animae earum scientia per naturam et quod ipsa est locus specierum omnium rerum sen<sup>15</sup> sibilium et rationalium.

Et ante nos quidem dixit ctiam illud Plato philosophus Graccorum et aperuit illud et narrauit ab co philosophus eorum famosissimus Aristoteles in sermonibus naturalibus.

Et Plato quidem non dixit illud nisi quia sunt res notae omnes aut sensatae aut rationatae, et est animae inuentio rationatorum cum inuentione sensatorum. et fuit illud propter quod dixit quod anima est sentiens, scilicet quod ipsa inuenit sensata in essentia sua. et dixit quod [ipsa] est rationalis, quoniam ipsa inuenit rationata in essentia sua. et non est sensatum in

Digitized by Google

<sup>&#</sup>x27;1 cogitatione et | cognatione (!) S 2 impressione | parte N fehlt 8 3 imagi: ationis : vmaginis S quam | quod S 4 propteres | propter  $M^s$  5 usui | uisui N 6 [II] | fehlt SN 7 uideamus | uidemus S 7—9 et quare . . . sint | fehlt N 8 uideamus | uidemus S cum interpretatione significantes | significantes cum interpretatione M\* 8-9 res antequam sint | antequam 'sint' res S ? uideanus | uidemus S [quasdam] | fehlt SM nos | uel uidemus nos S 10 earum | eorum S 11 uide fehlt SM<sup>2</sup> nos | uel uidemus nos S mus | uideamus SN neque uidemus | fe neque uidemus | fehlt N earum | eorum N interpretationem | interpretationes N [et] neque | et nos N S 18 earum scientia | fehlt N 14 et | fehlt N est 12 earum | eorum est | fehlt S . 14-15 specierum . . . rationalium | omnibus sensibilibus rebus et rationalibus SM<sup>2</sup> su 11-15 Randnote: Nota quod inest animae per naturam quod sit locus specierum N 16 Et | quia N quidem | quidam N illud | id S illud etiam M\* 17 Graecorum . . . eorum | georum Mª ruit | apperiuit 8 philosophus eorum | phariseus (!) 8 18 famosissimus l famosus NM<sup>2</sup> Aristoteles | Aristotiles M<sup>2</sup> naturalibus | feldt S 19 non | nisi | fehlt 8 20 omnes | comunes N fehlt 8 21 et | quia N 28 [ipsa] | fehlt SM2 quoniam | quia N 24 ipsa | ipse N rationata † rationem N et | quia N

anima res alia nisi sentiens, nam non est ibi aliud et aliud. scilicet non est nisi essentia una, simplex, sentiens igitur [eius] in dispositione sui sensus non est praeter sensatum, quoniam abscisum est in ea ipsum sensatum, scilicet forma sensati, non ergo formae in ea sunt res aliae quam ipsa. immo ipsa in illa s dispositione essentiae suae invenit illam formam. et similiter rationatum eius non est nisi uirtus eius nominata ratio, cum sermo noster sensatum non sit nisi individua et sermo noster rationatum non sit nisi species et quae sunt supra species usque ad genus generalissimum: uirtus enim inueniens sensatum, quae est communis 10 animalibus omnibus, est inueniens formas individuarum rerum, scilicet formam individualem, quae est coloratio et figuratio et degustatio et uocatio et odoratio et tactatio et omne quod est sic ex formatione habentium materiam [et formam]; et uirtus inueniens rationatum, quod est inuentum hominis, est inueniens 13 species rerum et discretiones specierum earum et quae consecuntur eas, cum ergo sensatum est inuentum in anima, tunc non est sentiens in anima nisi sensatum, et similiter ratio animae non est nisi rationatum, in dispositione cum anima inuenit rationatum. ratio igitur in anima est rationatum et sensus est 20 sensatum, cum sint inuenta animae. ante uero quam inueniatur, sensatum est forma individuorum et rationatum est forma eorum quae sunt supra individua, scilicet specierum et generum. et species quidem et individua sunt omnia nota, ipsa igitur sunt sentienti et rationanti, scilicet inuenta animae. sunt ergo omnia =

Digitized by Google

からうち いいちから見るしまるとのないがられるからなっていれるからな

<sup>1</sup> alia | aliqua S ibi libi nisi N 2 simplex | simpliciter & 2—3 eius in | in N in eius S 4 est in ea | in ea est N est in ea est Ma sensati | sensata S sensatorum N5 formae , forma S 6 essentiae suae inuenit illam | in uenit essentiae suae illam (aliam N)M2N et similiter | quia igitur N 7 non | nichil S nisi uirtus eius | uirtus nis ipsius S nisi uirtus ipsius M\* nominata | rationata N ratio | ideo 8 9 species | speciem 8 11 individuarum | individuorum \*\* 12 figuratio | significatio N fuguratio M\* 13 su nocatio Interlinearglosse: a noce Ma odoratio | hodoratio M2 tactatio | tactus uel tactulitas M2 14 [et formam] | fehlt NM<sup>2</sup> et | quia N 16-17 consecuntur | consequentur SM<sup>2</sup> 17 cum ergo sensatum est inuentum | cui est ergo inuentum sensatum 8 anima | ea, 18 nisi | uel praeter nisi M° et | quia N scilicet anima N uel praeter non M2 nisi | fehlt S 21 cum | cuins S ante | unblar N uero quam | quam uero M° 22 est forma | forma est S 23 et | quia N 25 et | fehit SM ? rationanti | ratiocinatio N.

in anima. propter hoc ergo dixit Plato, quod anima est locus omnibus rebus sensatis et rationatis.

Anima igitur est sapiens per naturam, quoniam scientia omnis non est nisi sensui et rationi et illis quae sunt de genere s corum et specie ipsorum.

Et quia iam appropinquatur ut ostendamus quae causa sit in diuersitate dispositionum uisionis in antecessione suae cognitionis, tunc dicamus quod anima propterea quod est sapiens per naturam suam uigilantem sensibilem, quandoque innuit res 10 antequam sint aut indicat eas ipsas, cum ergo est res praeparata integritati receptionis cum mundificatione accidentium. quibus corrumpitur receptio uirtutum animae, et anima est fortis ad demonstrandum ut faciat apparere impressiones suas. in instrumento essentiae uiui, [et] reddit res ipsas antequam sint 15 et secundum quantitatem dispositionis suae in bonitate, similiter fit multotiens quod ipsa dat [eis] res ipsas. dispositiones enim unius instrumenti de instrumentis animae, scilicet in indiuiduis habentibus animas completas scilicet humanas, quandoque diuersificantur in temporibus. quare flunt quandoque susceptibiliores est quandoque debilioris receptionis. hacc ergo est causa in uisione, a qua antecedit praeuisio rei, antequam ipsa sit.

Innuitio autem est quando instrumentum minus est praeparatum ad recipiendum praeuisionem animae, qua enuntiet

<sup>2</sup> rebus | fehlt N zn 1-2 Randuote: nota quod dixit Plato quod anima est locus omnibus sensatis. 3 est sapiens i sapiens est S = 3-4 quo-4 illis | fehlt NM1 niam . . . illis | feldt N 5 et specie ipsorum | fehlt S appropinquatur | appropinipsorum | ipsarum N 6 et quia | ut quid S causa sit | sit causa S antecessione | antecessionis Ma suae cognitionis | cognitionis suae S8 quod anima | fehlt N " 9 per | propler S suam | fekit N quandoque | qm (quoniam) N innuit | minuit 10 indicat | iudicat SN res | fehlt N 12-13 anima est fortis ad demonstrandum | ad demonstrandum est fortis anima S 13 ut faciat apparere | fehlt NM\* 14 essentiae | fehlt N [et] | felit NM S 16 fit | fit et ipee fit S dat [eis] res ipsas | ipsas ij res dat S dat res insas Ma. dispositiones | dispositio N 17 unius instrumenti | instrumenti in | fehlt SM<sup>2</sup> 18 quandoque | qn N quoniam S diversificantur N diversantur N diversificatur 8 . . . 19 susceptibiliores |susceptibiles N 22 Innuitio autem | Innulatio autem S inventio aut N quando | quandoque N quoniam S minus est | est minus 23 recipiendum praeuisionem | receptionem praeuisionis N quia | NM\* a SN enuntiet | enunciat N

de nominibus ab eis. ipsa enim tunc subtiliatur ut eueniat uiuo quod uult euenire ei per innuitionem. uerbi gratia, sicut ipsa uult ut [ipsa] faciat eum uidere uiatorem, quare facit uidere ipsum quod uolat de loco ad locum, innuitur erro ei transmutatio. et similiter quando non potest instrumentum recipere s causas cogitationis mundae. nam sicut inucnitur de hominibus uiuis qui cogitat de re antequam sit et utitur cogitatione sua sana cum propositionibus ueris ad similitudinem illius rei, generantibus ucritatem conclusionum ad omne illud de quo cogitauit et indicat res, et debilitantur dispositiones aliorum hominum ab 10 hoc ut exrediatur huiusmodi cogitatio ab cis. quare fiunt eorum credulitates aestimationes, et aestimatio habet duas extremitates contrarias, scilicet est ita et non est ita, et tunc si accidit casus aestimationis super rei ucritatem, est uera; et si accidit casus super contrarium ueritatis, est aestimatio falsa. 13 similiter accidit in uisione, cum abbreuiatur ab ordine cognitionis in antecessionibus, quoniam fit cogitatio eius aestimatio. quae igitur cadit super ucritatem rei, est interpretatio, scilicet quod innuitur, et quae cadit super contrarium ueritatis, est illud quod significat, scilicet contrarium eius quod uidit ui- 20 uum de uisione.

lstae ergo sunt intentiones cogentes animam ad uisionem uel ad innuitionem, et est de assimilatione in uigilatione, sicut diximus.

The second secon

<sup>1</sup> tune | non N ut | et S 3 [ipsa] | fehlt N eum | fehlt NM ipsum M. 3-1 quare facit uidere ipsum | bis (Dittographie) N 4 innuitur | inuenitur N ergo ei | ei ergo M° 5 et | quia N non li M' recipere | capere S cogitationis | cognicionis M' 7 ninis | unus N sua | fehlt SM2 9 ad omne | dantium SM2 cogitat | cogitant S ad N 11 egrediatur | ingrediatur S; dazu Interlinearologie: scilicat aliis M\* cogitatio | cogitantem S. So con späterer Hand corrigirt, flunt | fuerit N 12 credulitates | crudelitates M2 28 12-18 Randnote: Nota quod aestimatio habet duas extremitates, quae sunt est ita et non 18 accidit | accidat SN 14 rei veritatem | veritatem N veritalem rei H' 15 accidit | accidat N 16 abbreviatur | abreviatur N 16-17 cognitionis | cogitationis N 18 igitur | ergo SM1 rei | fehlt S 19 20-21 uiuum | unum S uiuu N quae | quod S 22 cogentes | fehit S 2?—28 ad uisionem uel | fehlt 8 23 innuitionem | inmutationem 8 innentionem N assimilatione | assilatione N assimulatione S

Putatio igitur, siue aestimatio habens duas extremitates, uerificatur quandoque et mentitur alia uice. instrumentum enim si forte sit ad recipiendum innuitionem ueram, egredietur res uera. sicut facit aestimator aestimationis fortis, cas dens cum ueritate rei, quamuis non sciat illud scientia completa, demonstratiua, scilicet argumentatione, quoniam cadit cum ueritate rei.

Qui autem est debilis cogitationis est strictae cogitationis in uigilia. nam unusquisque amborum conuenit ueritati quando10 que et conuenit falsitati quandoque. cum autem debilitatur instrumentum a receptione innuitionis, quae est similis fortitudini
aestimationis, uenit res e contrario. aestimator enim aestimationis debilis est errans. contrarium igitur semper est uerum.

et hoc quidem est uisio, quam qui uidet uidet contrarium cius, quod uidet in somnio suo. sicut qui uidet hominem mortuum et prolongatur eius tempus; et uidet hominem factum pauperem et crescit census eius, et quae sunt ita. cum autem debilitatur instrumentum debilitate cum qua non recipit aliquem eorum ordinum, non est ei ordo, quo narretur, neque conditiones conuenientes, et diuersificatur sicut est illud, quod accidit permiscenti cogitationes in uigilia. fortasse enim ipse uult componere dictionem nedum aliquo subtilietur ex locutione communi et loquitur plurimo sermone et

<sup>1</sup> sive | sicut S .f. N. Vergleiche die Randglosse. zu 1-2 Randglosse: Nota quod putatio sine aestinatio uerificatur quandoque et mentitur alia uice N et | fehlt N 3 innuitionem | inimitationem N egreditur M'N 4 aestimator | extmia extimator N 4-5 cadens cum cadentis a S 5 sciat | faciat N illud | id S 6 demonstrativa | demonscilicet | fehlt N argumentatione | argumentationem S cum | 8 quila N est (cor ,debilis') | fehlt S 10 quandoque | fehlt N 11 innuitionis | in mutationis NS similis fortitudini | simul fortitudinem | 8 18 igitur | est N 14 et | quia N quidem | q N 15 quod | et S nel N somnio | sonnis M' sompnio N sompno S uidet | uidit M' suo | eius S 17 crescit | prolongatur 8 census eius | eius census 8 18 eorum | horum 19 quo | qui SN quod M' narretur | narratur N meretur uel qui narietur 19-20 convenientes | feldt S 20 nach ,diversificatur' dictione nedum a quo subtilietur S Dittographie. Vgl. Z. 21-22. est iliud | id S 20-21 cogitationes | cogitationem N 21-22 aliquo a quo N aliquo . . . loquitur | excomunicationi locutione subtilietur a quo et loquor N - 22 et | fehlt N

permiscet ipsum. et est de illis quos communitas nominat plurimi casus in dictione, sicut narratur de Hamet filio Nazir, et aliis. et huiusmodi uisio, quae est secundum hanc similitudinem, est quae nominatur ahlagat[e], et hoc nomen non est derivatum nisi ex ipsis ahlagat. ahlagat enim est ramus arboris mortuae. ipse enim est communicans arbori cum nomine, per similitudinem longinquam. similiter haec uisio ergo est communicans uisioni mortuae nomine, non ueritate intentionis.

#### 

Causae autem propinquae facientes dormire uiuum sunt in infrigidatio cerebri et infusio eius. nam cum ipsum humectatur et infunditur, mollificatur a dispositione suae aequalitatis et praeparationis ad motum sensibilem, cum instrumenta sensus sint procedentia et crescentia ex cerebro, sicut iam diximus in similibus sermonibus ad illud, scilicet in sermonibus de natura is animalium. dimittit enim anima usum sensuum propter difficultatem illius et declinat ad cogitationem et accidit somnus et quod uidetur in somno. at causa humectans cerebrum et infrigidans ipsum est profundatio caliditatis in corporibus uiuis intrinsecus et frigus extremitatum eius et eleuatio uaporis humidi subtilis propter submersionem caliditatis in interioribus corporis ad cerebrum.

Et de significationibus ad illud est quod, quando nos multum replemur de cibo humido et frigido et quiescere facimus

このは、一年の一人の大学をなっている。 はないからい はないはないない というな 間できないないない なるのはないないない

<sup>1</sup> permiscet | permisset S et est | quia N 2 sicut | quos communitas, sicut N. Wahrscheinlich Dittographie Hamet | ani; N hamo S nassir S nasir  $M^2$  8 huiusmodi | haec  $SM^2$  4 ahlegat[e] | agthagathe N athagathe S athgathe  $M^3$  et | quia N 5 nisi | ei nisi  $M^2$  ahlagat | agtagat N sthagath S athgath  $M^s$  ahlagat | felt M athagath S athgath  $M^s$  6 ipso | ipsum S est | felt  $NM^s$  communicans | comunitas S 7 have uisio ergo est | ergo haec est uisio SMº 8 nomine | fehlt N 9 [III] | fehlt 10 autem | enim M' zu 10-11 Randnote: Nota causas quae faciunt dormire N 11 infusio intentio S infasio (unkler) N 12 et | fahlt N aequalitas | qualitas S 13 cum instrumenta | in instrumenta N 14 sipt | sicut N iam | fehlt M \* 15 similibus sermonibus | sermonibus similibus M \* sermonibus N sermonibus | sermone SM<sup>2</sup> 16 animalium | animalis SM<sup>2</sup> fehlt N et | fehlt M<sup>2</sup> 19 profundatio | redundatio N dazu vel submersio (Interlinearylosse) M \* 19-21 in corporibus . . . suhmersionem | fehlt 8 (Homoioteleuton) corporis . . . intrinsecus | interioribus corporis niui M (Vgl. Z. 21) elevatio | alevatio  $M^*$  21 corporis | coris (,cordis') N 23 Et | fehlt N significationibus | significationis S est | fehlt S quod | 23-24 multum replemur | replemur multum S 24 de | fehlt SM2 et quiescere | quiescere N

----

caliditatem nostram, tunc infrigidatur quod apparet de corporibus nostris et humectatur caliditas et mollificantur sensus et graue fit nobis uti eis, et illi, quorum usus est cum apertione, clauduntur. et si uiuum sit secundum dispositionem ne ualeat eos s claudere, natura praeparat eis quod ipsos claudat a sensu, sicut est id quod accidit oculis, ipsa enim convertit nigredinem eorum et occultat sub palpebris superioribus: licet sit natura animalium, quibus possibile est nigredinem sui uisus dilatare et constringere, sicut inuenitur in catis et leporibus et in rapacibus 10 auibus et quae sunt ita. ipsa enim sunt praeparata ad constringendum nigredinem sui uisus et dilatandum eam. palpebra constructa corrugata est constringens nigredinem, ita ut [cum] flat in dispositione neque sentiat aliquid propter graucdinem usus eius in animali cum frigore cerebri et humiditate 15 cius, ita ut cum nos uolumus prouocare sommum, quiescere facinus corpora nostra a motu et claudimus palpebras et ingeniamus tenebris loca nostra et elongamus a nobis uoces ut destruatur usus sensuum, quare tit somnus, quem definiuimus in principio.

Et de significationibus iterum ad illud est quod quando nos ingredi facimus cogitationem nostram introitu uehementi et incuruamur ad inspiciendum in libris, cogitatione in eis existente, et quiescere facimus membra nostra ad illud, tunc infrigidatur quod apparet de corporibus nostris propter priuationem calidi-

cimus | faciamus S palpebras | palpebris nostras S 16—17 ingeniamus | ingemanus  $SM^2$  ingemunanus N 17 uoces | unklar N 18 definiuimus | diffiniuimus N Lācke S 20 Et | quia N ad illud | illius N 21 nostram | fehlt  $SM^2$  22 incuruamur | incuruatur S inspiciendum | aspiciendum  $NM^2$  infrigidatur | refrigidatur N 24 propter | per N

<sup>1</sup> caliditatem | qualitatem S et qui caliditatem N tunc | et cum S infrigidatur i infrigidat N 2 mollificantur | mollificatur N molificantur M2 nach sensus | Lücke S nostri M' 3 nobis lei N uti lut (!) S quorum illorum S apertione | aptone S 4 et ! quia N uiuum | uinum (!) 5 a sensu l'ascensu N 6 id | illud X. oculis | occulis S nem | in nigredinem M' 8 nigredinem sui uisus | ingredinem sui uisus N sui uisus ingredinem 8 9 sicut inuenitur, in dilatura S catis | ghātis N cutis (!) S leporibus | soporibus (!) S in | fehlt Me 10 ita l itaque N 12 constructa corrugata | constricta corugata N 11 sui visus | visus sui S constricta corrugata Mª fehlt S est constringens | ad constringendum 8 neque | ne M'fchit N 13 [cum] | fehlt SM\* 13-14 grauedinem | ingredinem S 15 ita | fehlt S nos | feldt N somnum | sompnium N 16 fa-

tatis accidentis et mollisscantur sensus nostri et grauis sit nobis sensus et accidit nobis somnus per illud quod eleuat illud quod de caliditate est intus quod de uapore frigido et humido est accedens ad cerebra nostra.

Et de hoc iterum est illud quod accidit nobis in successione laboris uehementis, dum non est in corporibus nostris caliditas extrema egrediens innata. indigemus enim ut quiescere faciamus corpora nostra a motu laborioso, cumque ea quiescere faciamus, intrat caliditas et eleuantur ad nostra cerebra illi uapores frigidi et humidi et adiuuat nos natura ad illud uehementer. illud enim bonum fit ex actu eorum corporibus, quoniam somnus facit quietem membrorum a motu et euacuat instrumentum digestionis digestioni et facit adquirere corpus ex cibo restaurationem eius, quod currit ei et resolutum est ex eo per laborem cum hoc, quod euacuat [uel coadunat] etiam cauliditatem ad coquendum illud, quod est in interioribus corporis concauitatibus, et in suis interioribus, et hace quidem est causa finalis ipsius somni.

Creator enim totius, cuius sublimis est fama, posuit animali tempus ad quietem et operationem instrumentorum et uirtutum, quae sunt ad nutrimentum, faciens quiescere corpus uiui cum est resolutum et currens. non enim perficitur id quod replet et nutrit corpus uiui cum illo, quod currit ex illo semper, nisi per illud, quod assimilatur quieti et tranquillitati, id est somno,

ţ

A STATE OF THE SERVICE ASSESSMENT OF THE PERSON OF

<sup>1</sup> accidentis accidentalis N 2—3 somnus . . . et quod | fehlt S et quod | fehlt M\* 3 frigido et humido | humido et frigido SM\* 3—4 est accedens | fehlt SM\* et accedens N 5 Et quod N de | fehlt S 6 dum non | fehlt N 7 extrema | extranea S indigenus | ingredienur S 9 facimus | faciamus N ad nostra cerebra | cerebra nostra M\* cerebra N 10 adisuat | iuuat N 11 actu tacto S tactu M\* 12 euacuat | uacuat N 18 digestionis S digestioni et | et digredi S di gră (Dei gratia!) et N adquirere | ad quiescere S ex | ex a M\* 14 restaurationem | restauratione S currit ei | cucurrit ei N cum curitur S curit M\* und so immet et | fehlt N 15 | uel | coadunat | fehlt S | etiam | per S 16 coquendum | decoquendum M\* illud | etiam illud N | quod | hoe N | est | fehlt S | corporis | coris N | 17 concauitatibus | ineunt concauitatibus S in suis concauitatibus M\* | et | fehlt N | in | fehlt NM\* | et haec! et hoc N quia huius N | ipsius | essentiae SM\* | 1× zu somni : uel ad hoc ut sit sonnus Glosse M\* 19 enim | fehlt N | sublinis est | est sublimis N 20 ad quietem et operationem | quietis ad operationem N ad quiescere et operationem S 21 quiescere | crescere S 22 currens | crescit N | perficitur | patitur S | id | illud M\* | et | fehlt M\* | 23 corpus | corpora SN | illo | eo M\* 24 illud | id M\* | assimilatur | assimulatur S | id | fehlt SNM\* est | et SM\*

cum fortitudine in digestione. nam si non fuerit ei quies somnifera, euacuatur natura a digestione cum integritate, et prohibetur digestio in uirtutibus suis propter sensum. digestio enim non fit equalis digestio cum administratione sensuum, quae auleat replere illud quod euacuatur de membris corporis uiui et quadam parte uirtutis. et de significationibus ad hoc est quod illi quorum uirtutes infrigidantur propter uehementiam laboris aut uehementiam euacuationis per expulsionem spermatis aut per medicinas, percipiuntur dormire ut confortentur eorum naturae ad addendum in digestione. et inuenimus eos, cum euigilant post somnum factum, in hoc, quod, cum excitantur, iam recessit ab eis debilitas, quam fecit euacuatio et expulsio per laborem et per medicinas, tota aut plurimum eius, et redierunt uirtutes eorum.

hementia siccitatis et profundatio temporum et oculorum et siccitas cutis faciei super os, et substrahuntur adipes [uel pulpae] duarum narium et acuitur nasus et contrahuntur palpebrae et coagulatur sputum; sicut illud quod accidit ei qui euacuatur per medicinam aut per coitum. et consumitur humiditas innata, cuius consumptio est causa mortis propter paruitutem qua potest natura de digestione cum uigiliis, cum uirtus eius sit diuisa sensui et omnibus operationibus animae. ita ut ille, cuius perseuerant uigiliae, licet multiplicetur cibus eius, tamen

<sup>1-2</sup> somnifera | sompnifera SN sonnifera M\* 2 natura | quies S 4 sensuum ; sensus N 5 replere | fehlt S membris cora in M? poris : corbus (corporalibus?) membris N 6 et | quia N significationibus | ad boc | ab eo N 7 illi 1 est S signationibus S uirtutes infrigidantur | infrigidantur uirtutes N 7-8 laboris aut | fehlt Mo (Homoioteleuton) 9 medicinas | materias S percipiuntur | percipimur 10 ad addendum 11 excitantur | excitatur N ad dandam S Haplographie 12 fecit | facit N 18 laborem | latorem (!) N et per | per N 15 et | quia N ei I fehlt 8 perseuera[ueru]nt | perseuerant M'S perseuerauerunt N 16 temporum | 1pôt, oculorum | occulorum SM \* (für tpoz,) N tipoz, M. 17 os | hos N strahuntur | substrahentur S contrahuntur N [uel pulpae] | felit N uel unlue Interlinearglosse Ma 18 narium | auium (!) S acuitur | accuitur 19 sputum | spiritum (!) 8 illud | id 8 20 aut per | aut 8 tum | cogitum Mt 21-22 qua potest | quapropter 8 22 digestione | digestio 28 operationibus i operibus N

festinat consumptioni humiditatis et morti. et illius, cuius somnus multiplicatur cum cibis conuenientibus in adiutorium somni super digestionem, magnificatur corpus et humectatur propter multitudinem nutrimenti.

Postquam igitur iam manifestum est quae sint causae s somni proximae et longinquae, tunc iam apparet iuuamentum somni in quo sit. Ipse enim, sicut praemisimus, confert in complemento nutrimenti, et adiutorio naturae ad firmanda corpora et confortanda ea, scilicet ad restaurationem eius quod elongatum est ex eis.

Hoc igitur est sufficiens ad illud de quo quaesisti secundum locum tuum in speculatione. et eius est haec epistola. Explicit.

<sup>1</sup> consumptioni 1 consumptio S morti | mortis N et | quia N 2 adiutorium | adiutoris S adiutorio M' 8 et | fehlt M' 3-4 humectatur propter multitudinem | post humectatur per similitudinem 8 5 igitar quae sint | quaesitum N iam | iam igitur N 6 et | feklt M2 7 enim | 8 firmanda | firmandum S 9 confortanda i confirmanda N cum enim N 12 et . . . epistoia | fehlt NM? 18 Explicit | Explicit liber confortando S alchindi N Expliciunt cause sompni S fehlt M.

### Liber de quinque essentiis.

1

---

Sapiens Aristoteles ubi dialecticam incepit dixit quod scientia cuiusque rei, quae inquiritur, cadit [uel continetur] sub philosophia, quae est omnis rei scientia. oportet ergo in primis ut philosophiam apud illam scientiam diuidamus, et consideremus sub qua ipsius partium contineatur res.

Philosophia igitur diuiditur in scientiam et operationem [idest theoricam et practicam]. et illud iterum ideo quoniam anima diuiditur in duas partes, quae sunt cogitatio uel ratio et sensus, quemadmodum ostendimus in libro categoriarum. quia igitur philosophia non est nisi ordo animae, conueniens est ei ut diuidatur in duas partes, sicut anima in duas partes diuiditur. sicut enim anima diuiditur in cogitationem [uel rationem] et sensum, et similiter diuiditur philosophia in scientiam et operationem, ut scientia uideatur pars cogitatina et operatio pars sensibilis.

<sup>1</sup> Liber de quinque essentiis quem Jacob Alkindi filius ysaac composuit VI Incipit alchindus de V essentijs bis, rot und schwarz A Incipit Liber de quinque essentijs a Jacobo Alchindo filio Isaac secundum sententiam Aristotelis O Alchindij Philosophi De quinque essentiis, lib. unus. V<sup>s</sup> 2 Sapiens . . . incepit | Philosophus qui dialecticam fecit V incepit | incipit V dialeticam O fehlt A 3 cuiusque uniuscuiusque [uel continetur] | fehlt V' uel continetur ror ,cadit' A 5 philosophiam | philosophyam V1 und so immer tineatur | continuatur A 7 igitur | autem V 7-8 [id est theoricum et practicam | fehlt  $V^1$  id est in practicam et theoriam  $V^4$ rum | illud V'V' istud O quoniam | quia 1/1 10 categoriarum | cathegoriarum V'AO categoricarum V\* igitur | ergo A zu 11 philosophya ordo est anime Randglosse O 12 sicut . . . diniditur | fehlt V1 (Wahr-13 dividitur | feklt U, cor ,in duas partes' A scheinlich Homoioteleuton) sicut . . . dividitur | scilicat 1'4 (Wahrscheinlich Ilomoioteleuton) [uel rationem | | fehlt V' 14 et | fehlt V'OV' 14-15 operationem | opinionem V' 15 cogitativa | cognitam V1 (cogită făr cogitată) 16 sensibilis | sensitiva V1

et pars quidem animae cogitativa dividitur in cogitationem quae est divinorum et in cogitationem quae est artificialium.

Rerum enim quaedam sunt quae non different ab hyle [scilicet non sunt nisi hyle], et aliae sunt quarum constitutio est per hyle [scilicet quae sunt per ea quae sunt ex hyle] et sunt separatae et non coniunctae [scilicet cum hyle], et aliae sunt quibus non est continuitas cum hyle penitus.

res uero quae ab hyle non different penitus sunt substantialia siue corporea. et res quibus non est continuitas cum hyle penitus sunt diuina, sicut theologica. et ea quae non sunt coniuncta cum hyle sunt sicut anima [uel ea quibus cum hyle non est continuitas]. et ipsa quidem non proportionantur nisi ex artificialibus quae flunt ex substantialibus ad diuina.

Deus enim summus destinauit [uel ordinauit] ea ct posuit media inter spissum [uel crossum], in quo non est subtile peni- 15 tus, et inter subtile, in quo spissum omnino non existit. et hoc ideo ut sit semita et uia ex scientia substantiarum ad scientiam diuinorum. quod si illud non esset, non apprehenderetur ex spisso [uel crosso] subtile.

Operatio [id est practica] dividitur etiam. nos tamen re-:
memorabimus hic quod melius est in hac nostra inquisitione

<sup>1</sup> quidem | quedam O cogitativa | nech .dividitur V 2 in | fehlt V1 211 3-7 Resum materiales - medie - immateriales Randglosse O 3 Rerum | Eorum A enim | igitur O quaedam | aliae OV hyle | yle VIVAO und so immer 4 [scilicet . . . hyle] | fehlt VI byle | ex yle A et | fchlt V' V'O 5 est | est non A non est OV\* hyle | ylem V'I''OA [scilicet . . . hyle] | fehlt V1 quae | que non AV20 per ; fehlt O nach ,hyle' | sicut anima AOV3 6 [scilicet cum hyle] | fehlt V1 cum yle 7 quibus | ex quibus A cum quibus 1'3 est | fehlt V' penitus | fugt sicut theologia bei 1'1 9 siue corporea | corpora A sicut | scilicet ut A sine O seu Va ut Va penitus | ror ,cum hyle O theologica | theologica  $AV^2$  anima  $V^1$  non | felit  $V^3$  11 cum | scilicat cum  $AOV^3$  anima [uel | felit  $V^1$  cum hyle | nach ,continuitas A13 artificialibus | artificialibus uel inter artificialia A substantialibus | son-sibilibus | 14 summus | sublimis | 15 summus | 15 [nel ordinault] | ea | eam O ror ,uel ordinauit' O)'s ... 15 media | mediam O fehlt 1" [uel crossum] | fehlt V' et grossum OV' 16 omnino | fehlt V' 17 ideo | 17-18 scientism dimodo V's scientiam | nach , substantiarum' V's, uinorum | dininorum scientiam 1/2 dininarum scientiam 0 18 illud | id A istud O 19 [uel crosso] | fehlt V uel grosso OV 20 [id est practica] | fehit 1'10 practica uero ror operatio 1's 20-21 rememorabimus demonstrabimus 1's 21 quod ( quidem (qb' für qb') A

secundum scientiam rerum et non secundum operationem ipsarum. nobis igitur necessarium est ut illas partes in quas diuiditur philosophia contemplemus et inde inueniemus hanc nostram inquisitionem. et hoc est ut dicamus quod rerum aliae sunt quae sunt in omnibus substantiis, aliae quae non sunt in omnibus substantiis. et istae quidem quae non sunt in omnibus substantiis sunt omnia caelestia, quae sunt ex stellis et orbe, et his similia. et eorum quae sunt in omnibus substantiis sunt quae sunt in generatione et corruptione et eorum quae sunt in terra et eorum quae sunt supra terram. quae autem sunt in terra sunt sicut minerae, et quae sunt supra terram sunt sicut animalia et his similia, et quae sunt super terram sunt sicut pluuiae et nebulae et corruscationes et tonitrua et reliqua accidentia, quae sunt in aëre.

res autem quae sunt in omnibus substantiis sunt quinque. quarum una est hyle, et secunda est forma, et tertia est locus, et quarta est motus, quinta autem tempus. În omni enim re, in qua est substantia, est hyle, ex qua ipsa est, et forma, qua uidetur et qua distinguitur ab aliis rebus uisione, et locus, in quo ipsa existet in omni termino, et illud ideo quoniam nullum

<sup>3</sup> contemplemus | contemplemur A I's complectemus, am Rande: contemplemus  $V^s$  inde | tunc  $V^1V^3$  i Ainueniemus | inueniamus AO 4 est | est quidem A rerum | res V1 Zu 4-6: Rerum alie sunt in omnibus substantiis ut... - que non sunt in omnibus substantiis ut celestia 5 aliae | et alie A 5-6 aliae ... substantiis | fehlt V2 (He-Rundolosse O 7 caelestia | cellestia V1 orbe | orbes 'V1 , et | fehlt V1 et moioteleuton) 8 his | in his V\* similia | similium AO simili V\* rum sunt VaO omnibus | fehlt V1 8-9 sunt quae | quae V'OV' et corum . . . quae sunt et carum sunt quae A .10 nach .terra' | sunt 10-11 et eorum . . . terram | fekit O 11 autem | fekit O sicut minere A sicut | felit A minerae | mare V' 11--12 et quae . . . similia | fehlt O his | eis VIV3 18 sicut | fehlt O 12 sicut | fehlt 1'3 pluuiae et nebulae | nebulae et pluuiae O 15 res | es. Der Platz für die Majuskel "Ra ist leer gelassen V1 ratem | nero 1's quinque | V A yle - forma - motus - locus - tempus Randglosse O 16 et secunda [ secunda AOV et tertia | tertia AOV est (bis) | fehit A 17 et quarta | quarta quinta | et quinta A et 5ª Vª autem | feklt AOV\* 19 qua distinguitur | distinguitur A que distinguit cam O 19-20 in quo ipea | in qua est ipea et locus in qua ipea 4 20 in omni illud ideo | ideo illud O quoniam | quoque A quia Vo ::

corpus dirigitur ut sit nisi in loco et in termino. et in ipsa etiam est motus, quo ipsius constitutio existit, et hoc est ei essentia in loco et tempore. tempus enim est numerus motus. propterea ergo quod ostendimus quod omne corpus in quo est motus est cui[us] motus est de loco ad locum, tunc iam manis festum est quod in ipso est tempus.

Nobis uero necessarium est ut propalemus signa harum quinque substantiarum ex artificialibus. artificialia enim sunt signa in substantiis [uel sicut substantiae] ut, puta, dicamus quod in naui sunt istae quinque substantiae. hyle namque, poquae ex eis est, sunt ligna ex quibus fabricata est ipsa, et forma quidem est sicut anguli qui sunt in ea, quibus ipsa distinguitur a gradu et porta et reliquis rebus. et ipsa etiam est in loco et habet motum in loco et mouetur etiam in tempore. et quemadmodum istae substantiae propriae sunt [uel conueniunt] is naui, similiter sunt propriae reliquis substantiis, quae sentiuntur. et propter eas oportet ut hunc librum scribamus.

In primis itaque oportet nos scire quod principia, ex quibus est omnis res, sunt duo istorum quinque. et sunt hyle et forma. quare necessarium est nobis ut incipiamus exponere.

6. : . .1

....

<sup>1</sup> ut sit nisi | nisi sit O ut si nisi Va et in | et O wiederholt nach ,ipsius' 1's 2 etiam , fehlt A 1's 2-8 et boe est ei essentia let eius essentia est VI ex quo eius essentia est O et in quo eius essentia est  $V^s$ 3 in loco et tempore | cum tempore et loco VIOVA enim | igitur O numerus | unklar A 4 propterea | unklar A igitur AO su 3-4 mediante motu quaeque res mota est loco sea continuo in tempore Randglosse 0 ... 5 est cuius | et omnis V est cui A de loco | fehlt V'A 4-5 in quo . . . ad locum | in locus est in quo est eius motus motus non est ad locum V\* 7 uero | uero nune A uero iam Vª ergo VI propalemus | prebemus 1°8 8 enim | non V\* sicut substantiae] | fehlt 1'' 9-10 ut puta . . . substantiae | ut puta in naus dicimus que sunt iste quinque substantie 37º nt putandum inquam 10 sunt | sint 0 11 (putad' lq) nauis iste quinque substantie A ipsa | fehlt A vor ,fabricata' OV' 12 quidem est | quidem eius A quod 18 porta | portu O gradu et portu porte et gradu

set nach loco Va 14 et | et quia A habet moest O est Va et | fehlt V's tum | motum habet A . et mouetur etiam in tempore | et mouet ipsam eliam tempus OVa et mouet etiam tempus ipsam uel in tempore A 10-14 In naui: yle - forma - locus - motus - tempus Randglesse O 15 propriae sunt | sunt proprie | 1'1 proprie conveniunt A [uel conveniunt] | fehlt V'A nach ,naui' Ol's 16 quae sentiuntur | quas intuimus A 17 seri-

haec duo ante alia tria. et illud ideo quoniam oportet ut omnis res expositione indigens sciatur per expositionem principiorum, ex quibus est res. non quatuor species tantum, quae sunt de principiis compositorum, sed omnis res, quae est ex materia et s forma, ex quibus sunt ista quatuor: calidum, frigidum, humidum et siccum, quae sunt principia animalium et arborum et omnis rei in generatione et corruptione, hyle autem et forma sunt principia horum quatuor principiorum et sunt principiorum principia. ipsae tamen sunt singulares [uel simplices], ante quas re non est aliquid. quatuor enim sunt corpora, haec uero duo non sunt corpora, sed corpora componunt. et quod non est corpus non est compositum, sed composita sunt ex compositis, et quod non est compositum non est ex composito. uero sunt ex aliquo, duo uero non sunt ex aliquo, hinc ergo 15 conuenit nobis ut de eis loqui incipiamus. et quoniam materia recipit formam, necesse est nobis ante loqui de eo, quod suscipit aliquid, quam loquamur de eo quod suscipitur.

et nos quidem scire oportet quod declaratio omnis rei non est nisi ex ipsius definitione. definitio autem sermo est compositus ex genere, ex quo res definita existit, et ex differentia, ex qua fit praeter omnem rem.

<sup>1</sup> alia | fehlt V'AV' haec duo | nach ,tria' V" illud | fehlt V1 quoniam | qm V 2 res . . . sciatur | indigens res exponi sciat O indigens res expositionem sensi ut sciant (unklar) V\* per | propter | 1"10V" 3 est res | res est  $V^1V^3$ positionem | exceptionem 1's 4 sed | scilicet A s. d' V\* ex | in O 5-6 frigidum ... siccum | humidum frigidum et siccum 1'1 frigidum, siccum et humidum V' 6-7 et omnis | omnis V'1 fehlt O 7 rei | res A felilt O zu 7-8 yle et forma principiorum principia et per consequens principia 4 elementorum Randglosse O 8 horum | illarum A istoet | que |'11.040 9 ipsae | istae Ol'a [uel simplices] | fehlt 1.1 10 aliquid | aliud | 111" uero duo | duo uero 1" su 10-18 anima ergo et angelus non sunt composita Randalosse 1's 11 corpora componunt | corpora composita A ex hiis corpora componuntur O composita | et composita quidem AUI" 13 compositum | compositorum 1's 14 vero | ergo Va aliquo bis | alio OVa ex composito | expositio O uero ... aliquo | fehlt A 15 loqui incipiamus | loquamur A quoniam | q. materia | yle A 16 nobis ante | ante nobis Q | 4 (quoque) A 16-17 de eo ... loquamur | fehlt Vs zu 16-17 prius de materia Rundglosse O ipsius definitione | ex diffinitione eius A per diffinitionem Ul' definitione | diffinitione 1'! I'AO und so immer nulem | fehlt Va sermo est | est sermo existit | consistit I' | 21 ex qua | qua A que O I' | rem | rationem F |

hyle uero, quemadmodum ostendimus, est ex genere generum, quoniam ante ipsam non est genus. ergo iam manifestum est quod eius declaratio non existit definitione. definitio enim non est nisi eius, supra quod est genus. oportet ergo ut consideremus illud, quo declaratur illud, quod supra se non habet genus. et est ut dicatur quod est illud, quo declaratur ex reliquis rebus, scilicet differentiis, quibus distinguitur ab illis, quae sunt praeter ipsum, et proprietatibus, quae sunt ei propriae. definitione autem indigemus apud rem compositam, ut sciamus per definitionem ex quo componitur. apud rem uero quae non est composita, contenti sumus differentiis solummodo, absque genere. et ipsue quidem nominantur proprietates.

oportet itaque ut hyle suis proprietatibus declaremus.

L

### Serme de hyle.

Et est ut dicamus quod hyle est quod suscipit et non suscipitur. et hyle est quod retinet et non retinetur. et hyle quidem cum tollitur, tollitur quod est praeter ipsam, sed cum tollitur quod est praeter ipsam, non tollitur ipsa. et ex hyle est omnis res. et ipsa est quae recipit contraria absque cor- ruptione. et hyle non habet definitionem omnino.

The state of the s

<sup>1</sup> est | fch/t A ex genere | genere V genus V 3 declaratio | affirmatio  $V^1$  affectio uel declaratio  $V^2$  . . . (Lücke) et declaratio O ergo | igitur | 1'1 ut | quod V\* illud (rer ,quo') | fehlt V | V\*A 8 illis | aliis O ipsum | illum V1 ipsam V3 9 propriae | differentiae propriae V\* definitione autem i nam V<sup>2</sup> 11 sumus contenti A 12 quident | feklt O 13 itaque | ergo A 15 Sermo de hyle | roth O fehit V'AV' 16 Et est ut dicamus | fehlt Va hyle est quod | fehlt A ile quod retinetnr | tenet V\* 17 retinet | tenetur | 1's 18 quidem | fehlt 1"1734 tollitur | feklt V\* practer | fehlt V\* 18-19 cum tollitur quod | quod cum tollitur I's cum quod O 19 non jet non l'a zu 16-21 1. Suscipit et non suscipitur. 2. Retinet et non retinetur. 3. Absente ipsa deficiunt reliqua et non e contrario. 4. Ex ea sunt omnia-5. Recipit contraria aleque eius corruptione. 6. Caret diffinitione Randglesse 21 omnino 1 feklt Va

#### II.

#### Serme de ferma.

Forma uero est nomen comprehendens diuersa. omnis autem, qui aliquid uult exponere, necessarium est ut, si nomen illius sit commune, diuidat communitatem illam et distinguat partem cius cuius uult expositionem. et est ut dicat quod forma diuiditur in duas partes, quarum una est quae cadit sub sensu, et altera forma quae cadit sub genere, propter quam aliquid fit genus et dicitur de rebus diuersis numero. altera uero est qua distinguitur aliquid uisione a reliquis rebus, substantiis et qualitate et quantitate et reliquis decem generibus; et constituit omnem rem.

forma autem, quae est sub genere, non est de illis principiis singularibus; quapropter non oportet nos ipsius rememorari is in hoc nostro libro. liber enim noster hic est de substantiis singularibus, quae reperiuntur in omni corpore.

forma uero qua aliquid distinguitur uisione a reliquis rebus et principia singularia oportet nos exponere et enuntiare quid sint. et quia eius expositio et enunciatio [scilicet formae] so notatur in hyle, oportet in primis ut rememoremur illius lo-

2 Sermo de forma i rot O fehlt V1V2A

3 Forma uero i Formatio.

est nomen | non est (n far n) V\* am Rande forma uero O uniuersa O uniuersa diuersa V<sup>2</sup> omnis | omni O omne V' 4 qui | quod in qui corrigirt () quod V1 aliquid | nach ,exponere' A aliquis V' 4-6 hoc apud . . . In sophista habetur etiam principium Randglosse O diuidat | quod diuidat O illam | fehlt V'A 6 eius | illam V' fehlt O dicat | unklar Va Zu 6-8 Randglosse formarum quedam cadit - sub sensu - genere uel forma speciei O 8 forma | fehlt 1"2 8-9 aliquid fit genus | genus sit aliquid 0 9 dicitur | dicitur genus A diversis | universis A 10 uisione | de uisione V<sup>s</sup> diuisione V<sup>s</sup> rebus reliquis OV3 11 decem | generibus | generum  $V^*$  constituit | constitutionem  $V^*$   $Z_{H}$ 10 V1 X A 18 Randglosse: forma que est sub genere 14 nos ipsius | illius nach ,rememorari' A ipsius V\* 15 libro | fehlt V2 hic | fehlt A 16 reperiuntur : omni corpore i omnibus substantiis in corruptione A 17 distinguitur visione | in visione distinguitur U distinguitur VI reliquis | ceteris 18 enuntiare | pronuntiare V 19 eius | fehlt Vª primis I'1 imprimis at O rememoremar | rememoremas I'1 renouemas I'2

quendo. et est ut dicamus quod in hyle singulari est potentia, qua fiunt res ex hyle, et ipsa est forma. in hoc est significatio quod forma est potentia. uerbi gratia ex caliditate et siccitate, quae sunt singulares, cum concurrunt, fit ignis. hyle igitur est in caliditate et siccitate singularibus. forma autem est ignis, sed potentia est quae, cum coniunguntur, fit hyle ignis.

nos igitur oportet nunc definire formam. dico ergo quod ipsa est differentia, qua differt aliquid ab aliis uisione, et uisio est cognitio eius. haec ergo est definitio, qua differt forma ab aliis rebus.

#### III.

#### Serme de meta.

Motus autem dividitur in sex species. quarum una est generatio, et secunda corruptio, tertia alteratio, quarta augmentum, quinta diminutio et sexta permutatio de loco ad locum.

generatio autem non est nisi in substantia, sicut ex caliditate et frigiditate generatur homo.

et similiter corruptio non reperitur nisi in substantia, sicut est quando homo sit terra.

augmentum uero et diminutio non sunt nisi in quantitate, 20 sicut augmentum quod est in parte corporum. et illud ideo quoniam cum uides corpus aliquod, cuius longitudo est decem

The second secon

<sup>1</sup> singulari est l'est singularis A 1-2 in hyle . . . est forma | ille singulis potentia est que fiunt res yle, et ex ipsa est forma l'a 2 in hoc l hoc igitur V\* est | fehlt OA significatio | sigm (signum) A tate | calliditate V1 und so immer siccitate | sic. et A 4 quae . . . ignis | sensibilibus forma autem est ignis V° cum concurrent | concurrentes V' 4-6 igitur . . . ignis | fehlt A (Homoioteleuton) hyle . . . singularibus | fehlt Va 5 · 6 sed potentia . . . ignis | fehlt Va (Hemoioteleuton) 6 coniunguntur | coniungitur 0 iunguntur V\* 7 igitur oportet | oportet igitur A nunc | fehlt A ergo | igitur Vº fehlt O 8-9 et uisio est | fehlt V<sup>4</sup> 9 cognitio eius | eius cognitio O eius cogitatio ergo hec est diffinitio A hec igitur diffinitio est V' 12 Serma de motu | rot O fehlt V'V'A 14 et secunda | secunda A et secunda est O 2. 1. tertia | et tertia est 0 quarta | et quarta 0 et 4º est Vº 15 quinta | et quinta A 1 et quinta est 0 et sexta | VI A et sexta est O ex | in, was am Rands in ,ex' corrigiert ist V' sexta I' 16 in | ex V' 18 reperitur | recipitur A 19 quando | quod die Ildeckr. fit | sit 0 21 quod est in | fehlt | 1" ideo | uero 1'1 22 aliquod corpus V gitudo | longituto V1 decem | 12 V1 X A

cubitorum, deinde fit nouem cubitorum, nominas motum illum diminutionem, et si uideris corpus illud factum undecim cubitorum, nominas motum illum augmentum. siue enim in numero, sine in tempore, sine in reliquis rebus, quae continentur sub 5 quantitate, flat motus, si fuerit maius, nominabis motum illum augmentum, et si minus, nominabis motum illum diminutionem. et illud quidem non est nisi quantitas, quae est in substantia, quae minuitur et augmentatur. duae namque partes, quarum unius longitudo est unius cubiti et alterius quatuor cubitorum, sunt una 10 substantia.

alteratio autem non est nisi in qualitate, quae est in substantia, sicut res alba permutatur in nigram et sicut frigidum permutatione fit calidum et sicut dulce permutatur in amarum.

motus uero permutationis dividitur in duas partes. 13 enim est reuolubilis aut rectus. et reuolubilis etiam diuiditur in duas partes, aut enim non permutat locum sui situs, sed eius partes permutant locum ad inuicem et sunt motae supra punctum medium, quod est centrum, non recedens a loco sui situs, sicut motus orbis in naturalibus et sicut motus molendini et 20 qui revoluitur in accidentalibus, ut iaculatores et scientes in artibus, aut permutat locum sui situs, sicut motus plaustri, et hic quidem est compositus ex recto et reuolubili. rectus item diui-

22 item | autem 1''O

<sup>1</sup> fit | feklt A nouem | 8 V1 VI A nominas | uocas Vª deris | uides OA corpus | fehlt V' factum | fehlt O undecim | 10 V (= 14) XI AOV  $8 \text{ nominas} \mid \text{ nocās } V^{z}$ motum illum i illum motum 4 rebus | fehlt V1 substantijs V2 enim | felilt 0 siue in reliquis rebus, quae continentur | fehlt O 4-5 quae continentur sub quantitate | 5 nominabis | uocabis V<sup>s</sup> G et si minus | et similiter V1 si minus O et si fuerit minus  $V^s$  nominabis... diminutionem | diminutionem ipsum uocaberis  $V^s$  diminutionem O7 quidem | quod V nisi | nisi sicut AO nisi nach quantitas V\* 8 namque | quidem O partes | res V'OV' 9 quatuor |Q|A (= 4)11 autem non est | fehlt A non est I'i enim non est O 12 res | fehlt V\* permulatur | mutatur A permutatione fit | per mutationem fit A permutatur in 1'3 14 uero | autem 0]'3 15 enim | fehlt V etiam | fehlt V's 16 duas | 200 | 1" 16-17 sui situs . . . inuicem | fehlt V\* 17 partes | fehlt A ... invicem | ad invicem mutant locum  $V^{\dagger}$  permutant ad invicem locum A18 sui situs i sinistro Pa 20 laculatores | unklar in Al'10 lacu latores scientes in | felit AOT's

ditur in duas partes. aut enim est ad medium, sicut motus aquae et terrae, aut a medio, sicut motus aëris et ignis. partes uero motus recti sunt sex, scilicet dextra et sinistra, anterior et posterior, superior et inferior. et isti quidem motus omnes alteratiui et permutabiles sunt in qualitate.

#### IV.

#### Serme de lece.

De loco autem dissenserunt quidem philosophi propter ipsius obscuritatem et subtilitatem. eorum enim alii dixerunt locum non esse omnino. alii dixerunt quod est corpus, sicut 10 dixit Plato. et alii dixerunt ipsum esse, sed non esse corpus. Aristoteles uero dixit locum fore inuentum et manifestum. et illius quidem declaratio est cum dicimus quod est locus et qualis est locus. et incipimus hic ipsius declarationem ab inuentione loci.

dicimus ergo quod si corpus augmentatur uel minuitur et mouctur, necessarium est ut id sit in aliquo, quod sit maius corpore et comprehendat corpus. illud itaque in quo corpus continctur nominamus locum. et illud ideo quoniam tu uides ubi quandoque est uacuum aërem et ubi fuit aër aquam. et illud 20 ideo quoniam cum aqua aduenit recedit aër. locus autem cum

<sup>1</sup> est ad medium i ad medium est V1 est ad emperm (empetum? emperium?) A est ad motus medium V motus | fehlt V a medio | medius A 3 motus recti | recti motus V3 motus A sex | 6 V VI A dextra et sinistra | dexter sinixter O dexter et sinister V. 8-4 anterior 1 et anterior A 4 superior | et superior A 5 omnes alteratiui alteratiui omnes V1 omnes alterantur V2 · 7 Sermo de loco | rot O fehlt VIAV8 8 dissenserunt quidem philosophi | different philosophi V1 quidam distinxerent phi V4 9 - 10 et subtilitatem . . . omnino | fehlt V° 10 non esse omnino | onnino non esse alii dixerunt | eorum V° 11 dixit I fehlt AOV corpus | Hier hort V' auf 12 pero | fehlt A et | fehlt AV quidem declaratio | eius declaratio quidem A quod | quid AOV\* et . . . locus fehlt V. 14 hic ipsius | eius A ipsius V. 16 dicinus ergo | aliquo | alio A 18 comprehendat ! 17 id sit | sit illud V comprehendit A in | felit A 19 quoniam | q A ubi | in V 20 est | est fuit A aërem | aere A fuit aër | aer fuit Va aquam | aqua A 21 quoniam | q A aqua | aqua : aqua A recedit aër | aer recedit O

hoc existit [uel consistit], neque destruitur destructione alicuius ipsorum.

iam ergo ostensum est quod locus inuentus est manifestus.
oportet ergo nos ut sciamus quid est, postquam scimus cius
inuentionem, et destruamus uerba contradicentis nobis et aestimantis quod sit locus corpus.

dicimus ergo quod si locus est corpus, tunc corpus recipit corpus, et quod corpus recipit et recipitur, ideoque semper sit sine fine. et hoc est cui numquam sit intersecatio, et est falsum. io iam ergo manifestum est quod uerbum dicentis locum esse corpus, quod uidetur contradicenti nobis, est falsum. cumque illud ita sit, tunc locus non est corpus sed superficies quae est extra corpus, quod locus comprehendit. et eius quidem declaratio affirmationis est quod tu scis, quod, cum in hyle singulari est longitudo et latitudo et profunditas, [et] ipsa uocatur corpus. et cum meditatur hyle habens longitudinem et latitudinem sine profunditate, nominatur superficies. et cum meditatur hyle habens longitudinem sine latitudine et profunditate, nominatur linea. locus autem non est ex hyle quae habet longitudinem et latitudinem et latitudinem sine profunditatem, sed est ex hyle quae habet longitudinem et latitudinem et latitudinem sine profunditate.

haec ergo est quidditas, qua distinguitur locus a reliquis rebus, quae non sunt locus.

<sup>1</sup> existit uel | fehlt A existit V3 neque | et neque A V3 3 ostensum | manifestum Ol's locus | fehlt Va manifestus | manifestius A manifestum  $V^*$ 4 nos | nobis O 6 locus | fehlt AO 7 dicamus | dicimus OV. 8 quod | fehlt A et recipitur ideoque et recipimus quod O semper sit | sumpsit | V\* 8-9 ideoque . . . fine | fehlt A 9 cui | aut A sit | id est . . . (unklar) est A intersecutio | intersecutio V\* 10 ergo | uero Va 11 quod nidetur contradicenti nobis I fehlt per et A OV2 12-13 extra corpus | externa corporis V<sup>2</sup> sed | sed est A cum in | in AV' cum O singulari | singulis Va 15 longitudo | latitudo [et] ! fehlt AV uocatur | nominatur O 17 nominatur | fehlt V3 19 et | fehlt A 18 sine | siue O et . . . nominatur | fehit V\* reliquis | ceteris V yle est A 22 est ento A quidditas | quiditas O aliis A 23 non sunt locus | locus non sunt O

#### V.

## Serme de tempere.

De tempore etiam dissenserunt philosophi. alii enim dixerunt quod est motus ipse, et alii dixerunt quod non est motus. oportet itaque nos discernere ueritatem horum duorum sermos num a falsitate ipsorum. et est ut dicamus quod motus existens in aliquo inuenitur in proprietatibus [illius] rei motae et non reperitur motus ille in alio speciei illius nisi in illo. tempus autem inuenitur in onni re secundum unam speciem uel modum unum, et non existit eius diuersitas per diuersi- 10 tatem rerum.

iam igitur manifestum est quod tempus non est motus, et quod mentiti sunt illi qui dixerunt quod tempus est ipse motus. et etiam quod uelocitas et tarditas quae sunt in motu non cognoscuntur nisi per tempus. et illud uero quoniam nominamus 15 [tarditatem uel] tardum quod in tempore prolixo mouetur et uelox [uel uelocitatem] quod in tempore breui mouetur.

temporis autem quidditas non cognoscitur nisi eo modo quem narro: et est ut dicatur quod instans comprehendit tempus quod praeteriit et quod est futurum. instans uero inter ea so existens non habet constitutionem, quoniam ipsum non manet ante meditationem nostram. hoc ergo instans non est tempus. sed cum meditatur in mente ad instans ponimus quod inter ea existit tempus. in hoc ergo est significatio quod tempus non est in aliquo, nisi prius et posterius: et non est nisi numerus. ss

tempus ergo est numerus numerans motum. eius autem

The state of the s

<sup>2</sup> Sermo de tempore | rot O fehlt AV 3 philosophi | fehlt O enim | 4 et | fehlt V2 non est motus | non motus est V3A que nos | nos itaque V<sup>3</sup> ueritatem | de ueritate O 6-7 a falsitate . . . aliquo | alio A existens | fehlt V\* [illius] | fehlt OV 9 invenitur | 10 per | propter  $OV^s$  12 igitur | ergo  $OV^s$ reperitur V\* quia AO non | et non Va 15 et | fehlt A illud | propter illud OVa ne-16 [tarditatem uel] | fehlt A ro | ideo OV\* quod | quia A mouetur | 17 nelox [uel | fehlt A A sirp | boup mouetur | fehlt Va fehlt V 18 autem | uero O quidditas | quiditas O 19 quem | quo OV 21 non manet | remanet A 22 non | fehlt A 23 mente | instante 0 instantiis V\* 24 est | non est O fehlt AV significatio | signum A 25 est | fehit V\* aliquo | alo A 26 ergo | uero O

quod numeratur secundum grammaticos sunt duae species: aliud numeratum discretum, aliud [est] numeratum continuum. tempus uero non est ex numero discreto sed ex numero continuo. et haec quidem est definitio temporis, qua nominatur continuum. s et ipsa est:

instans meditatum quod [coniungit uel] continuat inter praeteritum ex eo et inter futurum.

explicit.

<sup>1</sup> quod | qui A 1—2 secundum . . . discretum | apud grecos aliud numeratum discretum O illud est numerationi discretum secundum grammaticos  $V^s$  2 est | fehlt  $AV^s$  numeratum | numeratur  $V^s$  ex numero | numerus ex  $V^s$  4 hace | fehlt  $V^s$  est | fehlt  $V^s$  definitio temporis | distinctio nominis O 6 instans | instantem O meditatum | meditatur  $V^s$  [conungit uel] | fehlt A 8 explicit | explicit alchindus de V essentijs A explicit liber Alchindi phi de quinque essentijs (rot)  $V^s$  explicit . finis (rot) O

# Liber introductorius in artem logicae demonstrationis, collectus a Mahometh discipulo Alquindi philosophi.

I.

In nomine piissimi et misericordissimi Dei.

Postquam iam locuti sumus de praedicabilibus quot sint species corum et qualiter coniungantur sibi ad faciendum conclusiones, uolumus nunc ostendere quae sit argumentatio demonstratiua et quot species eius et qualiter sit ordinanda et quomodo sit utendum ea ad eliciendum conclusiones. sed prius oportet ostendere quae sit intentio philosophorum in utendo argumentatione demonstratiua.

Scias ergo quod quamuis uiae scientiarum et cognitiones et perceptiones et sensibilitates sunt multae — sicut iam ostendimus de quibusdam earum in epistola de sensu et sensato et 15 de quibusdam earum in epistola de intellectu et intellecto et de quibusdam earum in epistola de generibus scientiarum — tamen uiae per quas ambulauerunt philosophi in illis disciplinis, in quibus sua inquisitio fuit de cognitione certitudinis rerum, comprehenduntur in quatuor speciebus, scilicet diuisione et resolu- 20 tione, definitione et demonstratione.

Opus est autem ut loquamur de unoquoque istorum et ostendamus qualiter est uia in illis et quod ea quae sciuntur,

<sup>1—8</sup> rot N 2 Mahometh | machomat N 8 Alquindi | aliquindi V philosophi | philosofi N 8-9 demonstrativa | demonstratio (i demostraco) N 10 utendum | ut uo du Am Rando, ron spilterer Hand: utendum N 11 oportet | felit N 15 sensu | sensum (ansu) V 2) quaturor | IIII VN und so immer 21 definitione | diffinitione NV und so immer 23 ea | illa N

sciuntur per illa et quare sint quatuor tantum, nec plures nec pauciores. causa uero huius est haec:

Iam enim ostensum est in categoricis de uia diuisionis, quod omnia ea quae sunt necessario uel sunt genus uel species suel indiuidua. necesse est autem ut uia cognitionis uniuscuiusque sit alia ab alia. quod sic ostenditur:

Quoniam certitudo generum cognoscitur per divisionem eorum in species et specierum in individua. sed per resolutionem cognoscitur certitudo individuorum, scilicet unde componium in individuorum, scilicet unde componium in individuorum, scilicet unde componium individuorum, scilicet unde componium individuorum et acceptatum. per definitionem etiam cognoscitur certitudo specierum, scilicet cuius generis sit unaquaeque earum et qua differentia discernatur ab alia a se. per demonstrationem uero cognoscitur certitudo generum quae sunt significata universalia intelligibilia, sicut postea ostenio demus.

Prius autem uolumus ostendere hic uiam resolutionis, postquam iam ostendimus uiam diuisionis in categoricis, et propter aliam causam ctiam: quoniam uia resolutionis est propinquior intelligentiae introducendorum. est enim uia qua cognoscitur certitudo indiuiduorum. indiuidua uero sunt res singulares sensibiles, sicut iam ostendimus. uia autem definitionum et uia demonstrationum sunt tenuiores et subtiliores, per quas non sciuntur nisi res insensibiles, scilicet species et genera.

Scias autem quod intentio de hoc, quod est indiuiduum, es est assignatio quod est collectio omnium coniuncta ex rebus diuersis uel composita ex multis partibus, solitaria et discreta ab omnibus aliis a se. indiuidua autem sunt duobus modis. nam quaedam sunt coniuncta ex partibus consimilibus, ut haec spica et hic lapis et hoc lignum et alia his similia indiuidua, quorum comnes partes sunt unius naturae. et quaedam sunt indiuidua coniuncta ex partibus diuersarum substantiarum et alteratarum accidentibus, sicut hoc corpus et haec arbor et haec ciuitas et

<sup>8</sup> enim | uero N categoricis : cathegoricis SN und so immer 9 individuorum | dividuorum N 14 quae | secundum N significata | signata | (ctificata sigta) N (sigta) V 14 15 ostendemus | ostendamus N 17 iam ostendimus | ostendimus iam N 21 definitionum | diffinitionis N 27 quaedam | quidam N haec spica | h pspica N h' spica V

alia his similia, quae sunt coniuncta ex partibus diuersis. Cum igitur uolueris scire consuetudinem alicuius istorum indiuiduorum, considerabis prius ca, ex quibus est compositum, quid sunt; et inquires partes, ex quibus est coniunctum, quot sunt.

Scias enim quod res compositae multae sunt species, quas s non numerat nisi solus Deus gloriosus. sed tamen omnes comprehenduntur in tribus generibus, quoniam uel sunt corporalia naturalia, uel corporalia artificialia uel spiritalia spirantia. ponamus autem de unoquoque istorum unum exemplum, in quo considerentur cetera.

Indiuidua igitur corporalia naturalia sunt ut corpus hominis, quod est collectio coniuncta ex membris diuersis figuris, sicut est caput, manus, pectus et pedes et alia his similia. sed unumquodque istorum est etiam compositum ex partibus diuersis in substantiis et accidentibus, sicut sunt ossa, nerui, uenae, is caro et cutis et alia his similia. sed unumquodque istorum est etiam generatum ex quatuor humoribus. unusquisque uero humorum est complexionatus ex queilo. queilum est autem ex collatione ciborum. cibus uero est ex paruitate plantarum. plantae uero sunt ex subtilitate elementorum. elementa uero sunt ex corpore absoluto cum proprietatibus quae sunt eis. corpus uero compositum est ex materia et forma. et haec sunt duo prima simplicia; sed corpus humanum est compositum ultimum; omnia uero alia sunt simplicia et composita secundum respectus.

Corporalia autem artificialia sunt ut ciuitas, de qua assignamus quod est collectio ex foris et uicis, quorum unumquodque est collectum ex mansionibus et domibus et tendis, et unumquodque istorum est compositum ex parietibus et tectis. sed

THE THE PROPERTY OF THE PROPER

<sup>1</sup> sunt | est N 5 enim | aliquando N 6 gloriosus | fehlt N onnes | fehlt N 11 igitur | uo g V 18 caput | capud NV 18 queilo | queilui (unklar) N queiluz V queilum | queilim (unklar) N queiluz V 19 paruitate | puitate N puitate V 20 plantae | plancte V 24 simplicia | süpplicia V 25 respectus | coc' resptus V 26 ciuitas | cultus ciuitas V

unumquodque istorum est compositum ex terra et lapide et latere et lignis et aliis consimilibus. haec autem omnia sunt ex elementatis. elementata uero ex elementis. et elementa ex corpore, et corpus ex hyle et forma.

Spiritalia uero spirantia sunt ut cantus qui est in numero sonorum ordinatorum. sonus uero componitur ex tonis proportionalibus et uersibus metricis. nersus uero componuntur ex pedibus. sed pedes componuntur ex syllabis. unaquaeque autem syllabarum componitur ex litteris uocalibus et consonantibus. no nemo autem cognoscit hoc nisi qui nouit proportiones musicas.

Secundum autem haec exempla considerabis uiam resolutionis, quousque manifestatur tibi ex quibus sint coniuncta et composita ea, quae composita sunt. et tunc scies certitudinem earum.

De uia autem definitionum intentio haec est, scilicet ut 15 cognoscamus certitudinem specierum. sed qualiter agendum sit in ea ad hoc ut assignemus aliquam specierum, hoc est scilicet ut inquiramus genus eius et numerum differentiarum eius et coniungentur omnia propriis nominibus. uerbi gratia, sicut cum 20 in definiendo hominem dicitur quod est animal rationale. si quaeritur quae est definitio animalis, dicetur quod est corpus mobile sensibile. si uero quaeritur quae est definitio corporis, dicetur quod est substantia lata, longa et profunda, si autem quaeritur quae est definitio substantiae, dicetur quod non habet 25 definitionem sed descriptionem, quae est ut dicatur quod ens est, stans per se, receptibilis contrariarum proprietatum. autem quaeritur quae sunt proprietates contrariae, dicetur quod sunt accidentia quiescentia in substantiis, non sicut pars earum. et secundum hoc considerabis uiam definitionum. sed iam feciso mus de hoc epistolam.

De uia autem demonstrationum intentio quae quaeritur

<sup>3</sup> elementata uero | non N 4 hyle | hile VN 5 qui | q N 6 sonorum | suorum N tonis | thonis  $NV(V \ unklar$ , thonus oder, thonis ) 8 syllabis | sillabis (,sill'is')  $NV \ und$  so immer 9 litteris | lris N litt'is V 10 qui | q N 12 sint | sit N 18 ea | eo N 19 conjungentur | conjungentur N 23 lata, longa | lata longa lata (Dittegraphie) VN 25—26 ens est | est ens V 28 quiescentia | fehlt N

est hace, scilicet cognitio formarum constituentium singularia inuenta. differentia uero inter ea et inter formas perficientes ea est hace: quod omnes sunt proprietates eorum, et dispositiones quae superueniunt eis, et illa sunt appropriata per illas, sed sensus non discernit ea quoniam sunt submersa sub his proprietatibus et cooperta eis, quapropter opus est speculatione subtili et inquisitione sufficiente ad cognoscendum ea et ad discernendum inter ea et illa et ea quae comitantur ea et superueniunt eis per argumentationem et demonstrationem.

Scias autem quod plura ei de his, quae nouit homo, sunt is adquisita per argumentationem. sed iudicium argumentationis aliquando est rectum, aliquando erroneum. ideo oportet ostendere quae sit causa huius, ad hoc ut caucas illud in utendo argumentationem. Prius autem dicam quod argumentatio est ordinatio propositionum, ex qua prouenit conclusio.

Scias autem quod propositiones argumentationis sumuntur ex cognitis in principio intelligendi. sed principia illorum cognitorum sumuntur ex sensibus, sicut ostendimus in epistola de sensu et sensato.

De hoc autem quod necessarium fuit homini uti argumentatione ratio haec est: scilicet, quod sensus non apprehendunt
nisi singularia, composita ex substantiis simplicibus, quae sunt
in locis discretis, et accidentibus particularibus in substantiis discretis, quae sunt designata alia ab aliis. sed quantitates et
qualitates non possunt sciri recte nisi argumentationibus factis
de compositis. uerbi gratia, quamuis enim sciret homo aliquo
sensu quod aliqua ex corporibus sunt grauia uel multa uel
magna, tamen non potest scire quantitatem grauitatis eorum
nisi ponderando, nec multitudinem nisi numerando, nec magnitudinem nisi mensurando; et alia his similia. et haec omnia sunt pondera et considerationes, per quas cognoscit homo quod
non potest scire per aestimationem.

<sup>1—2</sup> inuenta | in uista (unklar) N 7 ca | caq N 8 comitantur | conmitantur NV 10 ci de | ex I' 21 designata alia i de signata aliam N qualitates | qualitates et quantitates (Dittographie) VN. V unklar : ,qlitates et qritates (?)



Scias autem quod error contingit in argumentatione tribus modis. unus est cum id per quod mensuratur est iniustum, scilicet maius vel minus. secundus est cum utens argumentatione est imperitus in utendo ca. tertium autem est cum id per quod mensuratur est iustum et utens eo est peritus, sed eius intentio est ad decipiendum.

II.

Per imperitiam autem utentis contingit error in argumentatione hoc modo:

Scias quod naturale est uti argumentatione a pueritia sua, sicut naturale est ei uti sensibus, infans enim cum incipit discernere et considerare sensibilia et considerare parentes et cognoscit eos sensibiliter et discernit inter se et ipsos et incipit uti opinionibus et aestimationibus, tunc si uiderit aliquem puerum 15 sibi consimilem et considerauit eum, sciet eum habere parentes, quamuis non uiderit eos sensibiliter, consideratione sumpta ex se. et hoc est argumentatio uera, in qua non est error, quoniam est attestatio quod uisio causati est stabilimentum causae. si uero habuerit fratres, quos iam uiderit sensibiliter, incipit 20 tunc putare et aestimare quod ille alius puer similiter habet fratres, secundum consuctudinem sui. sed in hac argumentatione est error, et certitudo eius est quoniam uisio causati, quod sint aliqui filii sui generis, non est testimonium stabiliendi causam similiter etiam, cum hic puer uidit mulierem uel uirum, 25 putabit et aestimabit cos habere filium, quamuis non uiderit eos sensibiliter, secundum considerationem indicii suorum parentum. sed iudicium suae considerationis aliquando est uerum, aliquando est falsum, quoniam uisio filiorum generis causae testificatio est

<sup>2-3</sup> iniustum, scilicet | iniustum est iustum sed utens eog est peritus et eius intentio est ad decipiendum scilicet N 4-5 id per quod | per id quod NV aber in 1' corrigiert ,id per quod' ron derselben lland 5 et | ned NV sed | et NV 10 argumentatione | h. argumentationes 11 opinionibus | oppinionibus | et aestimationibus | feklt N' rum | virum N puerum (corrigiert) 1 15 considerauerit | consid'auit N sicut eum | hinzugefügt 1', fehlt N 16 consideratione | considerare N 19 quos | qs ques V 22 eius est | frhit NV generis | hinzugefügt V, fehlt N testimonium | testim N 27 spac | huius V

de stabilimento sui causati, et secundum hoc exemplum considerabis quod homo a pueritia sua cuiuscumque rei dispositionem inuenerit in se uel in suis parentibus uel in suis fratribus, putabit consimilem esse in aliis pueris et eorum parentibus et eorum fratribus, consideratione sumpta a se et a suis parentibus 5 et a suis fratribus. ita quod si acciderit sibi fames uel sitis uel denudatio uel acciderit sibi calor uel frigus uel comederit aliquid quod bene sapiat uel biberit aliquid quod bene sapiat uel induerit aliquid quod sibi non placeat, uel tristetur propter aliquid quod amiserit, uel gaudeat propter aliquid quod inuenerit, pro-10 fecto, cum aliquid horum sibi contigerit, putabit quod iam tale contingit ceteris pueris, qui sunt filii sui generis. et secundum hoc exemplum current ceterae eius putationes et aestimationes in iudicando de sensibilibus, ita quod, si fuerit in domo suorum parentum pecus uel pannus uel aliquid huiusmodi uel puteus 15 aquae salsae, putabit et aestimabit quod in aliis domibus aliorum puerorum sit simile huic: sed postquam creuerit et intellexerit et considerauerit res sensibiliter et respexerit dispositiones aliorum singulorum, cognoscet certitudines corum qui putabat et aestimabat in diebus pueritiae. et manifestabitur ei, unum post 🖘 aliud, an certa fuerit eius acstimatio an erronea.

Scias igitur quod secundum hoc exemplum currunt etiam omnia iudicia intelligentium et eorum putationes et aestimationes in rebus ante inquisitionem et reuclationem ucritatis, plures enim ex hominibus cum uident in terra sua uentum uel pluuiam, suel calorem uel frigus, uel diem uel noctem, uel hiemem uel aestatem, putant et aestimant quod similiter sit in ceteris terris, secundum considerationem eius quod inuenitur in terra sua. sicut solebant putare, cum erant pueri, quod in domibus alio-

<sup>2</sup> pueritia | paruitate N 6 ita quod ita q NV 8 biberit . . . 10 amiserit | ammisit V invenerit | invenit V nel | fehlt N 12 Alii 14 sensibilibus | sensibilibus quod in aliis domibue (N) sui | sui filii N 19 singulorum i singularum NV in domo i in aliis in domo N eorum 1 istorum eorum N putabat | putabit corrigiert in ,putabat V mahat | extimahat NV und so immer 2) et | fehlt N 26 hiemem | iemem V yemem N 27 sit in | sint N 29 erant; el (,enim') N

rum hominum erat simile ei, quod erat in domibus suorum parentum, quousque, per experientiam, postea manifestetur eis certitudo eius quod putabant tunc uel falsitas, sicut praediximus ante. sic currit etiam iudicium intelligentium hominum in suis putationibus et suis aestimationibus de huiusmodi rebus, quas diximus, ita quod cum considerauerit in scientiis disciplinalibus et praecipue in scientia astrologiae, palam fit eis certitudo eorum quae putabant tunc, an sit uera uel falsa.

Scias autem quod paene nullus homo liberabitur ab huius-10 modi opinionibus et aestimationibus, nec intelligentes nec scientes disciplinari nec sapientes philosophantes etiam. quod cum ita sit, tunc non erit securitas, quin ceterae argumentationes corum procedant cum simili cursu, et hoc est quod significat debilititatem suae argumentationis et destructionem suae signifiinuenimus enim quod plures ex his qui putant se 15 cationis. scire philosophiam et intelligibilia et demonstrationes, putant et aestimant quod terra tota in suo proprio loco sit grauis, etiam consideratione grauitatis, quae est in qualibet istarum suarum partium, similiter putant plures ex illis quod status corum qui sunt in alio opposito nobis terrae hemisphaerio transuersum est. quemadmodum si quis staret sub superficie super quam alius staret pedibus suis oppositis contra pedes eius. et similiter plures putant extra mundum sit spatium infinitum plenum uel uacuum, secundum quod inueniunt extra suas domos alia loca et extra 25 suas terras alias terras et extra suum mundum mundum caelosimiliter etiam putant quod Deus, qui est benedictus. creauit mundum in loco et tempore, secundum quod inueniunt sua opera et sua artificia fieri in loco et tempore. et ob hanc causam putauerunt plures ex illis quod Deus gloriosus est corpus, so eo quod inueniunt quod non est agens nisi corpus, sed Deus

<sup>8</sup> putabant | putant N tune | fehlt V 6 ita quod | ita q NV 8 uel | unklar N 9 nullus | ull's N 11 philosophantes | philosofantes N 13 significat : signat (.sigt') NV 16 philosophiam | ph'iā N ph'yam V und so immer 19 partium | fehlt N, wird aber am Rande notiert 20 hemisphaeria | emispio NV transuersum | trasuerum V 21 quis | aliquis V 23 sit | sicut N 29 putauerunt | putauerut V enrous | fehlt N

est agens. cum autem se exercuerint in scientiis diuinis, tunc notum fit eis quod res e contrario est, sicut ostendimus in epistolis diuinis.

Scias autem quod homo non ascendit gradatim ad aliquem ordinem scientiarum et cogitationum nisi quia apparent ei ea, s quorum cognitionem habet ante manifestationem et detectionem, sicut fuerunt opiniones eius in rebus sensibilibus ante cognitionem certitudinis earum, cum crat puer, sicut supra ostendimus.

Scias etiam quod comparatione scitorum, quae apprehendit homo quinque sensibus, illud quod concluditur ex illis in primis 10 intellectibus multum est, sicut comparatione litterarum simplicium sunt multa alia nomina quae componuntur ex illis. sed comparatio scitorum, quae sunt in primis intellectibus, ad illud, quod concluditur ex illis per demonstrationes et syllogismos multarum scientiarum, est sicut comparatio nominum ad orationes, quae 15 componuntur ex illis, et locutiones et linguas. probatio autem de certitudine luius, quod dicimus, scilicet quod ea, quae sciuntur argumentatione, sunt plura numero quam ea, quae sunt prima intellecta, est hoc: quod Euclides in unoquoque tractatu praemittit decem nota uel plura uel pauciora, quae sunt prima intelligibilia, ex quibus conclusionibus elicit infinitas quaestiones cognitas demonstratione. et similiter est in libro almagesti. et in pluribus libris philosophiae est hoc iudicium.

Postquam autem iam ostendimus qualiter subintrat error in argumentatione ex parte argumentantis, oportet nunc osten-25 dere qualiter subintrat error ex parte argumentationis.

<sup>1</sup> exercuerint | exercuerat N 2 sicut | fehlt N 4 home men | n homo non V 5 ei | ei q N detectionem | 6 cognitionem | cognone N 14 demonstrationes | demonstrationem N detentionem N multarum ! am Rande, fehlt im Texte N 17 quae | quae nota uel plura N fehlt N prima | primo NV 19 unoquoque | utroque (eingeschoben) N quibus | q N quo V 20 decem | fchlt N prima! plura N .Postquam': capitulum de ostendendo qualiter error incidit in sillogismum (rot) N 25 parte | pate N

#### III.

Scias quod error qui incidit in argumentationem — ex hoc ipsa in se uitiosa est — multis modis est. et prolixum est ostendere. dictum enim est in libris logicae. unde nunc uolus mus nominare hic conditiones argumentationis rectae tantum, ut eas obserues et eas solas assumas in argumentationibus et praetermittas ceteras argumentationes in quibus potest esse error et fallacia. quoniam ex argumentationibus quae aliquo modo fallunt et aliquo modo uerae sunt est argumentatio quae, secuno dum cursum usus regularis, est argumentatio de parte ad totum.

Scias autem quod argumentatio in qua non cadit error nec fallacia est illa in cuius compositione et usu seruantur conditiones quas praecepit Aristoteles discipulis suis, quae sunt haec: scilicet, ut in omni scientia et disciplina argumentabili saccipias duas intentiones notas, quae sunt prima intelligibilia, scilicet an est et quid est. haec autem non praecepit Aristoteles nisi cum non est possibile sciri ignotum per ignotum [ei] nec ex ignoto potest haberi notum. necesse est igitur accipi aliqua ex his quae sunt nota et prima intelligibilia, et argumenso tari, et ex his reliquum quod quaeritur demonstrari.

prima autem intelligibilia duo sunt, scilicet esse rerum et carum quidditas. esse autem rerum adquiritur in animabus ministerio sensuum. sed quidditas earum adquiritur meditatione et consideratione et cogitatione, sicut ostendimus in epistola de sensu et sensato. cum autem adquiritur esse rerum in anima ministerio sensuum et earum quidditas meditatione et consideratione, tunc dicitur anima intelligens. sed cum consideraueris et

<sup>2</sup> ror "Scias": capitulum de ostendendo qualiter error incidit in sillogismum et quo modo dehet uitari V qui | q N 7 praetermittas | praemittit N praemittit corrigiert in praetermittas' V 12 usu | usus VN (in N hat eine spätere Hand das s durchstricken) 13 conditiones | cū dt os, ron späterer Hand über der Zeile corrigiert in ,conditiones' N Aristoteles | arses, Aber der Zeile von derselben späteren Hand "Aristoteles" gesetzt 17 [ei] | fehlt 18-19 accipi aliqua | aliqua hri accipi N 20 quaeritur | quare N 22 quidditas | quiditas NV immer 21 sunt | fehlt N 24 cogitatione l cognitione NY in | fehlt N 26 rerum | utrū N 27 intelligens | wa-Har V .

uolueris scire quid est intellectus humanus: non est aliud nisi anima humana, quae fit sciens in effectu, postquam fuit antea sciens in potentia. non fit autem sciens in effectu nisi postquam adquisitae sunt in ea formae esse rerum ministerio sensuum et forma quidditatis earum per meditationem et considerationem. scias igitur quod semper scientia horum duorum, scilicet an est et quid est, inititur tota fabrica scientiarum demonstratiuarum. uerbi gratia: in principio primi libri Euclidis ponuntur nouem nota — quae sunt prima intelligibilia, quibus mediantibus probantur ceterae quaestiones — quae sunt haec: 10

- (1) quaecumque aequalia eidem, et inter se.
- (2) si aequalibus aequalia addantur, tota quoque aequalia flunt.
- (3) si de aequalibus aequalia dirimantur, quae remanent aequalia sunt.
- (4) si inacqualibus acqualia addantur, tota quoque inacqualia flunt.
- (5) si de inaequalibus acqualia tollantur, quae remanent quoque inaequalia erunt.
  - (6) dupla eiusdem rei aequalia sunt.
  - (7) dimidia eiusdem rei aequalia sunt.
- (8) quaecumque quantitates sibi superpositae non se excedunt, aequales sunt. etiam:
  - (9) totum maius est sua parte.

hace autem omnia iudicia sumpta sunt ex his quae sunt ex nota primis intellectibus acqualiter; et intelligentes non differunt in aliquo illorum, sed id in quo differunt est id quod consideratur secundum ea.

Scias autem quod haec et his similia uocantur prima intellecta, eo quod omnes intelligentes noscunt ea; nec different in eis, cum considerauerint ea, multum speculantes ea. non est autem differentia inter intelligentes nisi in his quae sciuntur probationibus et argumentationibus. causa uero differentiae illorum in illis non est nisi multitudo maneriarum argumentatio-

<sup>7</sup> initiur | unklar N (,innitur'?) 22 superpositae | supposite (statt supposite) N superpositione V 25 autem | fcklt V 27 in aliquo . . . different | fcklt N (Humoioteleuton) 31 speculantes | speculates N

num et qualitates utendi eis. cuius rei expositio prolixa est, quae iam dicta est in libris logicae et topicae. uolo tamen ostendere quo modo adquiritur certitudo istarum per se notarum in animabus intelligentium ea.

- Scias enim quod haec nota, quae uocantur prima intellecta, non adquiruntur in animabus intelligentium nisi per inductionem rerum sensibilium unius post aliam et post considerationem unius partis post aliam et per meditationem unius indiuidui post aliud. cum enim ex his fuerint plura indiuidua contenta sub una proprietate, adquiretur in animabus hominum, secundum hunc respectum, quod quidquid fuerit generis illius indiuidui, uel generis illius partis, est hoc iudicium illius, quamuis non uiderint partes omnes illius generis nec omnia indiuidua illius speciei.
- uerbi gratia, puer adultus cum inceperit aspicere et considerare singula animalia unum post aliud et inuenerit quod omnia sentiunt et mouentur, cognoscit quod quidquid est sui generis, est quoque hoc iudicium eius. similiter cum considerauerit unamquamque partium aquae et inuenerit eam humidam, liquidam, et unamquamque partium ignis inuenerit calidam, adurentem, et unumquemque lapidem inuenerit durum et siccum, scitur tunc quod omne quod fuerit illius generis, est hoc iudicium eius. secundum igitur hunc respectum adquiruntur nota in principio intelligendi ministerio sensuum.
- Scias autem quod ordo intelligentium in huiusmodi rebus, quae adquiruntur in anima ministerio sensuum, est excedens in gradibus. scilicet quia omnis qui fuerit in illis uehementior in speculando et fuerit melioris meditationis et subtilioris ingenii et perspicacioris, ea quae sciuntur ex principiis intellectuum plura erunt in anima illius quam in anima eius, qui in tota uita sua est negligens, occupatus circa cibos et potus et cantilenas et delectationes corporales.

<sup>1</sup> qualitates | qualitas | 7 aliam | altera N 9 his | eis V 10 adquiretur | acquiritur N 11 quidquid | quicquid NV und so immer 15 inceperit | inceperint N 19 aquae | fehlt N 21 scitur | scit N 28 igitur hunc | hunc igitur V 26 in |  $\overline{x}$  in 1 abgelindert N

Scias etiam quod plerumque error accidit considerationibus certitudinum rerum sensibilium, cum iudicauerint de certitudine earum uno sensu. uerbi gratia, sicut qui uidet asarab, et si bene considerat, putat esse stagna et flumina. sed hic error non subintrat in eum, nisi qui iudicauit de certitudine eius uno sensu. non enim cognoscitur certitudo omnis rei uno sensu; scilicet, quoniam sensus uisus non apprehendit nisi colores et figuras. certitudo uero aquae non cognoscitur colore et tactu, sed gustu. plurium etiam corporum liquidorum color uidetur esse color aquae, sicut acetum sublimatum et neptae album 10 sublimatum et alia huiusmodi.

Scias etiam quod unumquodque genus sensibilium habet proprium, quo cognoscitur certitudo illius generis. sicut differentia quorundam liquidorum corporum dignoscitur tactu et quorundam differentia dignoscitur gustu, sed colores eorum dignos- 15 cuntur uisu. unde non oportet consideratorem iudicare de certitudine aliquorum sensibilium nisi per sensum illum qui proprius est ad cognoscendum certitudinem generis illorum sensibilium, sicut ostendimus in epistola de sensu et sensato.

Redeamus igitur ad id in quo eramus.

Quod enim dixit Aristoteles debere poni in argumentatione demonstratiua primum rem, cuius anitas et quidditas sint nota, ut per eam sciatur aliud, est sicut hoc quod facit geometer cum ponit lineam ab et postea facit super eam triangulum aequilaterum, uel diuidit eam in duo aequalia, aut ponit super eam aliam perpendicularem, uel facit super eam alium augulum, et cetera, quae dicuntur in libro Euclidis et in aliis libris geometriae. igitur notum an est et quid est lineam ab, et quaesitum ignotum, ut sciat uel faciat, id est triangulum uel aliquod aliorum. sic oportet etiam fieri in argumentatione demonstratiua, ut primum accipiantur aliqua, quae sint nota primis intellectibus et componantur sic ut adquirantur per ea res igno-

tae, quae non apprehenduntur sensibus nec sciuntur primis intellectibus.

Quod autem dixit non oportere in demonstratione aliquid esse causam sibi ipsi, hoc est manifestum primis intellectibus, s scilicet quia id quod est causatum non est causa sibi ipsi. sed plures, qui praesumunt de demonstratione, aliquo modo causatum ponunt causam sibi ipsi, nec percipiunt hoc propter prolixitatem sermonis. uerbi gratia, qui praesumit de scientia naturalium, cum interrogatur quae est causa pluuiarum in aliquo anno, 10 dicet quod multitudo nubium. si uero interrogatur quae est causa multitudinis nubium, respondebit quod multitudo uaporum, qui eleuantur ex mari et stagnis in acrem. si uero interrogatur quae est causa eleuationis uaporum, dicet uel putabit quod multitudo accessionum maris et decursus aquarum ex fluminibus 15 et currentibus ad maria. si autem interrogatur quae est causa huius, respondebit quod multitudo pluuiarum, secundum hanc igitur considerationem seguitur: causa multitudinis pluuiarum est multitudo pluuiarum.

et ideo opus est doceri ut dicat quod una ex causis est su talis uel talis, et similiter de secunda et de tertia et de quarta, et sic declinet oppositionem, eo quod potest esse ut nubes sint multae et pluuiae paucae. unaquaeque enim res causata habet quatuor causas, sicut iam ostendimus in epistola de causis et causatis.

et hoc manifestum est primis intellectibus. causatum enim non potest prius esse quam causa ob hoc: scilicet, quod sunt de genere relatiuorum. quae autem sunt de genere relatiuorum, non sunt nisi simul quantum ad sensum, si habuerint esse, et su quamuis causa sit prior causato intellectu, adeo quod aliquando dubium erit discerni causam a causato. uerbi gratia, si quis

<sup>6</sup> de | fchlt N eingeschoben V 8 praesumit | praesumunt N su 9 am Rande: quae sit causa pluuiae N 20 quarta | quinta V 27 quod | ut N 29 et | fchlt V

praesumens de scientia astrologiae interrogatur quae est causa longitudinis dici in una terra potius quam in alia, dicet demoratio solis in tempore longiore. si autem conuerterit hanc propositionem et dixerit: igitur in quacumque terra sol diutius moretur, dies ibi longior est, et erit hoc certum. sed pluribus, qui s non sunt instructi, discipulis incertum est, quid illorum sit causa alterius, an demoratio solis super terram sit causa longitudinis diei, uel longitudo diei sit causa demorationis solis super terram.

Similiter est in igne et fumo. aliquando enim erunt simul et aliquando unum inuenitur prius altero. aliquando enim fu- 10 mus praestat ignem et aliquando ignis ponitur causa essendi fumum. et tunc nescitur quid illorum sit causa alterius. scias autem quod fumus et ignis unum non est causa alterius. causa enim uirtutis utriusque materialis sunt corpora combustibilia et eorum causa agens est calor. sed different in forma. calor 15 enim cum agit in corporibus combustibilibus aliqua actione, fit ignis. si ucro debilis fuerit in actione propter humiditatem, fiet fumus uel uapor.

Quod autem dixit ut non ponantur in argumentatione accidentia inseparabilia, non dixit hoc nisi quia accidentia insepa-20 rabilia non separantur a rebus quibus sunt accidentia, sicut causa non separatur a suo causato. scilicet, quoniam si iudicaueris de aliquo, quod est causatum, necessario tunc causam habebit; accidentia uero comitantia, quannuis non separantur, non sunt tamen causa agens. uerbi gratia, quoniam mors quamuis non separatur ab occisione, tamen non est causa eius, nec occisio etiam est essentialis causa mortis; eo quod multotiens est mors sine occisione. non est autem causa sine causato.

<sup>1</sup> praesumens | ps vivens (!) N zu 1-3 Randgloese: quare in una 2 terra potius quam | qm po qm terra est longior dies quam in alia N 2-3 demoratio | d'môstratio V 3 converterit | conmittit N averadiert und dafür "converterit" gesetzt V 5 qui | q N 7 demoratio | demonzu 11-12 Randglosse: utrum fumus et ignis sunt simul N 12 alterius | unklar N 14 uirtutis | fehlt V combustibilia | conuertibilia 15 forma | causa forma V 16 combustibilibus | convertibilibus NV actione | fchlt N 18 flet | erit (unklar) N 20 inseparabilia i insepara-26 nec | sic N 27 essentialis | bis N

10

Ouod autem dixit quod causa sit essentialis rei, non est nisi quia rei aliquo modo sunt causae multae accidentales. non currunt per omnes species illius generis, nec per omnia indiuidua speciei, sicut occisio quae est causa accidentalis morti 5 non currens per omnes species eius, sed necesse est esse causam essentialem, ad hoc ut propositio judicans sit uera ante conversionem et post, sicut si dixeris: omne habens colorem est corpus, eo quod nihil inuenitur habens colorem quod non sit corpus, igitur corpus est causa essentialis habenti colorem.

Quod autem dixit quod propositio sit uniuersalis, propter hoc quod conclusiones ex propositionibus particularibus non sunt necessariae sed possibiles. sicut si dixeris: Iohannes est scriba, et quidam scriba est judex, igitur possibile est ut Iohannes sit iudex. sed cum dixeris quod omnis scriba legit, 15 sed Iohannes est scriba, tunc necessario Iohannes erit legens.

Ouod autem dixit quod praedicatus sit primo in subjecto. est propter hoc quod praedicata sunt in subjecto duobus modis: quaedam primo, quaedam secundario. uerbi gratia, esse tres angulos in omni triangulo est esse primo, eo quod haec est en forma constituens eum. sed quod sint anguli acuti uel recti uel amplius, hoc est esse secundario, iam igitur manifestum est, quod non accipit in argumentatione demonstrativa nisi proprietates assentiales substantiales, quae sunt formae constituentes et per eas illud iudicium quaesitum, quod exibit conclu-25 sione, erit certum.

Scias autem quod proprietates essentiales dividuntur in tres, scilicet generales, speciales, individuales, sicut iam ostendimus in epistola isagogarum. dico autem et sine dubio iudico quod omnis proprietas generalis uera est necessario, cum dicitur de toto illo ge-20 nere, similiter omnis proprietas specialis uera est necessario, cum dicitur de omnibus individuis illius speciei. et hae sunt proprietates quae exeunt in conclusione uerae et certae. exerce igitur eas in demonstratione et iudica per eas. proprietates autem indiui-

<sup>7</sup> sicut | sic N 10 sit | est N 11 propositionibus | opinionibus N 14 dixeris | dixerit NV 16 sit primo | primo sit V 13 iudex | I dex N subjecto | subjectis V 17 est | fehlt N 22 nisi | noc N noc in n gella-28 isagogarum | ysagogarum NV et | quod N

duales non est necesse ueras esse de tota specie. nec omnis proprietas specialis uera est de toto genere. unde non exerceas cas in demonstratione, nec iudices per eas absolute, quoniam non eris per eas certus in iudicando.

lam igitur manifestum est tibi quod sapientes et philoso-s phantes non posuerunt argumentationem demonstratiuam nisi ut per eam scirentur ea quae non sciuntur nisi per syllogismum. et hace sunt ea quae non possunt sciri per sensum, nec sunt de primis intellectibus, nisi secundum uiam designationis. et hoc est quod uocatur demonstratio.

Scias autem quod unaquaeque ars habet opificem suum. et unusquisque opifex cuiusque artis in ministerio suo habet radices, in quibus conueniunt, et habet prima in sua scientia, in quibus non different. prima enim uniuscuiusque artis sumpta sunt ab alia arte, quae praecedit eam. et scias quod prima artis demonstratiuae sumuntur ex his quae sunt primi intellectus. primorum autem intellectuum principia sumuntur a sensibus, sicut praediximus.

Scias etiam quod artis demonstratiuae sunt duae species, scilicet geometria et logica. prima autem quae sunt in geome- tria sumuntur ex alia arte quae est prior illa, sicut ea quae dixit Euclides: punctus est cui pars non est. et linea est longitudo sine latitudine. superficies est quae habet longitudinem et latitudinem, et alia his similia de axiomatibus, quae praemittuntur in principiis suorum tractatuum. similiter etiam est iudicium de demonstrationibus logicis. quoniam eius principia sumpta sunt ex alia arte, quae est prior ea, quae necessarium est praeponere discipulis ante demonstrationem. quale est illud, quod dicitur: quod omne quod est, excepto Deo glorioso, est substantia uel accidens. et quod substantia est id quod est »

<sup>1</sup> nec omnis | nec os ppetates omnis N 5 sapientes et | felit N 7 eam | ea N syllogismum | sillogismus NV 11 autem | felit N sw 11 - 12 Randglosse: quod unaquaeque ars habet suum opificem N 16 sunt | sumut  $^4$  st V 18 sensibus | sensibl'iby V 20 geometria | arte geometrica

V zu 22-24 Randglosse: diffinitio punctus et lineae et superficiei N 38 sine latitudine | sine latitudo N 24 axiomatibus | anxiomatibus NV

existens per se, receptibile contrariorum. et quod accidens est quod est in aliquo, non sicut pars eius, et destruitur absque destructione illius. et quod substantia alia est simplex, sicut hyle et forma, alia est composita, ut corpus. et quod onnis substantia uel est causa agens uel causatum patiens. et quod causa agens dignior est suo causato patiente. et quod inter affirmationem et negationem non est medium, nec inter priuationem et esse est medium. et quod accidens non habet actionem. et alia his similia, quae praemittuntur discipulis ante demonto strationes.

Ille autem qui uult scire demonstrationes logicas oportet ut sit demoratus in exercitationibus geometricis et ut iam acceperit ex eis regulas, eo quod sint proximiores discipulis ad intelligendum et faciliores ad speculandum, quoniam exempla eorum sunt sensibilia et uisibilia uisu, quamuis intentiones eorum sint audibiles, intelligibiles. sensibilia enim sunt propinquiora intellectui discipulorum.

Scias etiam quod demonstrationes, siue sint geometriae siue logicae, non fiunt nisi ex conclusionibus certis. uni autem conclusioni necessariae sunt duae propositiones certae uel plures quotlibet. uerbi gratia, id quod in libro Euclidis demonstratur, quod tres anguli cuiusque trianguli rectilinei sunt aequales duobus rectis, non potuit probari nisi post triginta duas figuras. quod quadratus cordae anguli recti aequalis est quadratis duorum laterum, non potuit demonstrari nisi post quadraginta sex figuras. et secundum hoc exemplum est in aliis quae probantur. similiter etiam est iudicium de demonstrationibus logicis, quia aliquando sufficiunt duae propositiones, aliquando plures. uerbi gratia in demonstratione, qua probatur animam esse in corpore, sufficiunt tres propositiones, quae sunt hae: (1) omne corpus habet partes [scilicet plagas]. et haec propositio est uniuersalis

<sup>1-2</sup> est quod | quod est N 11 Ille | cum NV 18 sint | fuit N
21 id | ita N 23 post | p (d. h. prius) N 28 aliquando | aln N 31
habet | quod habet N. Das quod ist in V durchstrichen

affirmativa certa in principio intellectuum. item alia est haec: (2) nullum corpus potest moueri ad omnes partes suas simul. et haec est propositio universalis negativa certa in principio intellectus, tertia est hace: (3) omne corpus quod mouetur ad quamlibet partem est ex aliqua causa mouente illud. et haec s est propositio universalis affirmativa certa in principio intellectus. concluditur igitur ex his propositionibus animam esse in corpore, restabat quidem demonstrari, scilicet, quod est substantia, non accidens, adjungitur autem ad has propositiones praccedentes haec alia, scilicet: (4) motus omnis causae quae mouet 10 corpus necessario uel est uno modo, ad unam partem, sicut motus grauium deorsum et motus leuium sursum, et haec causa uocatur naturalis; uel est cius motus ad partes diuersas et modis diversis, per voluntatem et electionem, sicut motus animalis, et uocatur uoluntarius uel animalis, et haec diuisio est 15 intelligibilis, appreliensa sensu, omne igitur quod mouet corpus uoluntate et electione est substantia, quoniam accidens non habet actionem. et hae propositiones sunt receptibiles in principio intellectuum. et concluditur quod anima est substantia.

IV.

[Capitulum] qualiter demonstratur quod in mundo non est inanitas.

Sensus autem de inanitate est hic, quod est locus uacuus. nullus autem locus est in mundo qui sit nec lucidus nec tenebrosus. et hace est propositio uniuersalis negatiua certa in principio intellectus. item alia: necesse est autem ut lux et tenebrae uel utrumque sit substantia, uel utrumque accidens, uel alterum substantia et alterum accidens. et hae diuisiones sunt intelligibiles uerae. item alia propositio: si autem utrumque fuerit substantia, tunc inanitas non erit. si uero utrumque fue-

<sup>1</sup> certa in principio intellectuum | ce pui intlleus (circa principiorum intellectus) N 3-4 certa in principio intellectus | circa principium intelligentiae N 7-8 corpori | col N 8 quod restaui N demonstrari | declarari demonstrari N 15 diuisio | diuersio N 16 sensu | sensui N 18 propositiones | oppositiones N 21-22 | rot N and am Rande, son subterer Iland: Demonstratio quod in mundo non sit inane 22 inanitas | inhanitas V and so immer 24 qui | quod N

rit accidens, accidens autem non est nisi in substantia, tunc inanitas non erit. si autem unum fuerit substantia et alterum accidens, similiter erit iudicium.

[Demonstratio quod extra mundum nec est inanitas nec s plenum.]

Item demonstratio quod extra mundum nec est aliquid inane nec plenum. scias autem quod inanitas et plenitudo sunt proprietates loci. locus uero est una de proprietatibus [totius] corporis. si autem fuerit extra caelum aliquod corpus, nos au-10 tem in hoc quod dicimus mundum, non intelligimus nisi illud corpus cum hac tota uniuersitate, tunc quomodo extra mundum erit aliquod aliud?

[Capitulum] de hoc quod sapientes dicunt [aliud] quod mundus uel est antiquus uel est nouicius.

Sed si per antiquum intelligunt longitudinem temporis, tunc uerum est quod dicunt. si uero intelligunt quod non cessauit esse stabilis in sua identitate, qua ipse est modo, tunc non est uerum. mundus enim non est stabilis in sua identitate in una dispositione uno ictu oculi. tunc multo minus cessauit secundum quod ipse est modo. item in eo quod sapientes nominant mundum non intelligunt nisi mundum corporeum, qui est duarum specierum, scilicet caelestis et naturalis. corporum autem, quae sunt sub circulo lunae, sunt duae species. una est elementa generalia et alia generata singularia. generata uero semper sunt in generatione et corruptione; sed elementa generalia sunt semper in uarietate et alteratione. hoc autem manifestum est speculatoribus naturalium. corpora uero caelestia sunt semper in motu et permutatione secundum distantias. ubi igitur erit stabilitas eius secundum unam dispositionem?

Si autem per stabilitatem intelligunt formam et figuram sphaericam, quae est ei in omnibus horis, sciant tum quod fi-

<sup>1</sup> in | fehlt N eingeschoben V 2 inanitus | inhanitas VN 4-5 |
Randglosse von späterer Hand N fehlt V 8 [totius] | tocius N fehlt V
12 aliquod | fehlt N con späterer Hand eingeschoben V 14 nouicius | nouus
N 13 aliud | durchstrichen V 17 identitate | idemptitate V 18 identitate | ydemptitate N idemptitate V 22 est | est species N 31 sphaericam | spick NV und so immer

gura sphaerica et motus circularis non sunt in corpore ex hoc quod est corpus, nec sunt constituentia suam essentiam, sed sunt duae formae perfectiuae, ex intentione intendentis, sicut ostendimus in epistola de hyle et forma, omnis autem forma quae est in formato ex intentione intendentis non est stabilis s identitatis nec sempiterni esse. non enim est stabilis identitatis et sempiterni esse, nisi per formam constituentem.

Scias etiam quod conservator mundi in hac forma est uelocitas motus caeli circumdantis. motor uero caeli alius est a caelo. quies quoque motus caeli non erit nisi in ictu oculi, si-10 cut scriptum est; quod dies iudicii erit in ictu oculi, uel si minus potest dici. Scias autem quod si caelum cessaret reuolui. cessarent planetae a suo cursu, et signa cessarent ab oriendo et occidendo, et destrueretur forma mundi et eius existentia et fieret dies iudicii magna. hoc autem sine dubio esse debet. quidquid 15 enim est possibile, si positum fuerit tempus finitum, necesse est ut exeat ad effectum. caelum autem cessare a revolutione possibile est, res enim quae mouet illud potest facere ut cesset. quod est ei facilius, nam ei est potestas inclinandi illud ad quam partem uoluerit. sed iam ostendimus in epistola de principiis 🗢 quae sunt causae initii mundi corporum, et in epistola de reuolutione ostendimus quae est causa permanentiae corporum.

Scias etiam quod homo cum ambulauerit secundum intentionem suae animae rationalis et dispositiones eius ad modum, s quo processit in creatione sui corporis et suae formae, pertinget ad ultimum humanitatis et uicinabitur ordini angelorum et appropinquabit ad deum suum gloriosum et excelsum et retribuetur ei talis retributio, quae dici non potest. id autem secundum quod processit in creatione sui corporis hoc est: ipse enim » incepit ex spermate, aqua scilicet uili, et deinde coagulatus est

<sup>6</sup> sempiterni | scptů (scriptum) NV nec . . . identitatis | durchetrichen V 15 quidquid | quod quidam N quicquid V 16 enim est | "est "enim 17 revolutione | resolutione N 19 potestas | potas NV 20 partem | 20-21 de principiis . . . in epistola | fehlt N, em Rande nachgetragen V 24 ambulauerit | ablauerit N 31 incepit | incipit N cepit mit vorgesetztem in' über der Zelle V

in matrice, et postea fuit quoddam uiscosum. deinde fuit formatus. deinde fuit animal mobile et sensibile. postea puer intelligens. postea adolescens exercitabilis, fortis. postea senex expertus, cognitor, sapiens. deinde decrepitus, annosus, sapiens, philosophus. et post mortem fit anima angeli caelestis spiritualis, sempiterni esse, delectabilis gaudere semper.

Scias autem quod sicut tu non comitaris ad aliquem istorum ordinum, nisi quia prius exspoliaris ab aliquibus accidentibus et proprietatibus imperfectis et deinde uestiris aliis melioribus et nobilioribus illis: similiter oportet ut, ad quemcunique gradum cognitionum et scientiarum te erexeris, exspolies animam tuam a moribus et consuetudinibus et sententiis et operibus, in quibus te exercueras a pueritia inscienter, quousque separeris a forma humana et induaris forma angelica, ut sic possis conscendere ad regnum caelorum et ad latitudinem mundi caelorum, ubi retribuetur retributio ineffabilis et uiues uita felici cum filiis tui generis, qui praecesserunt te ad illa, scilicet sapientes et sancti ct prophetae.

Scias etiam quod ita naturale est homini uti argumentatione et consideratione, sicut naturale est ei uti sensibus, sicut supra diximus. regulae autem argumentationum sunt diuersae, sicut ostensum est in libris logicae et conditionibus topicae prolixa ostensione. aliquas tamen ex illis dicemus hic ut sint exemplum ceterorum.

Pueri enim pro regulis suarum argumentationum ponunt dispositiones suarum animarum et suorum parentum et suorum

<sup>1</sup> quoddam | qddā 4 annosus sapiens | sapiens annosus N sapiens" annosus" V 5 post | per V spiritualis | spiialis (unklar) N spial' V 6 sempiterni | sempiterna N gaudere | gauderes V 7 sicut l sic N ad aliquem | fehlt N 8 exspoliaris | expoliatis NV 14 nt | 15 ubi i nisi N (n fär u) fehlt N conscendere | conscedere V cum ... generis | am Rande nachgetragen N 17 qui | quod N 19 paturale | uti | das i fehlt in N und in V ist ron späterer Hand beigefügt 21 supra | snsib3 sup. V 20 uti | ut nti .V zu 23 Randglosse: a pueritia secundum gini datioe (far imitationem) l' 19 tamen | inc (far im = tanut | wegradiet X sint | sit N

fratrum. et id quod solent facere in rebus et quod inueniunt in suis domibus de rebus, ponunt indices ceterarum dispositionum aliorum puerorum, quanuis non uiderint ea. et hoc secundum considerationem dispositionum, quas sciunt de se ipsis.

Adulti uero regulas suarum argumentationum ponunt ea, s quae nouerunt suis exercitiis de rebus et de dispositionibus earum, quas experti sunt. et sunt eis radices ad id quod considerant de aliis rebus, quas non uiderunt nec experti sunt.

Sapientes uero, qui praesumunt de scientia topicae et subtilitate speculationis, regulas suarum argumentationum ponunt so id, in quo conueniunt illi et sui aduersarii. et haec sunt radices et propositiones, per quas considerant id in quo dissident siue [illud] in quo conueniunt, sit uerum siue falsum, siue certum siue erroneum.

Sed exercitati in demonstrationibus geometricis regulas is suarum argumentationum ponunt ea quae sunt in primis intellectibus. et haec sunt radices et propositiones, ex quarum conclusionibus eliciunt alia nota, quae nec sunt sensibilia nec nota primis intellectibus, sed sunt adquisita demonstrationibus necessariis. deinde ipsa tota adquisita ponunt propositiones, ex quarum conclusionibus eliciunt alia nota, quae sunt subtiliora quam ea, quae fuerunt prius. et sic faciunt semper in tota uita sua.

Scias etiam quod de animalibus quaedam habent unum sensum, quaedam duos, quaedam tres, quaedam quatuor, quaedam quinque integros. scias etiam quod esse animalis in quo su fuerit plurimum sensuum, habebit plura sensata. homo uero habet hos quinque sensus plenarie. sed qui ex hominibus fuerit perspicacior circa sua sensata et magis considerans dispositiones eorum, ea quae sunt nota primis intellectibus erunt in eo plura; et qui fuerit huiusmodi ut hic prius nota ponat propositiones, set ex eis eliciat conclusiones et nota demonstratiua, erunt in

<sup>2—3</sup> de rebus . . . puerorum | Ws N 5 regulas | regulares

NV 6 nouerunt | noutat, am Rande: nouerint (nuklar) N 18 [9lud] | fekt V plurimum | pmû pluriû V pl'ium N qui | quo N ex |
est ex N 29 primis | tribus N

eius anima plura. in quo fuerint plura nota, ipse erit similior angelis et uicinior Deo suo.

Scias quod homo sapiens cum diligenter speculatus fuerit sensibilia et considerauerit dispositiones eorum meditatione sua, set discreuerit ea sua consideratione, multiplicabuntur nota intelligibilia prima in anima eius. cum autem exercuerit haec nota in argumentationibus et eduxerit ex eis conclusiones, tunc tota demonstratiua multiplicabitur in eius anima. omnis autem anima in qua multiplicantur nota prima eius cum demonstratiua, confortatur ad imaginandum formas spirituales, quae sunt spoliatae ab hyle. et tunc assimilatur eis, et fit in potentia talis qualia ipsa sunt. cum autem in morte separatur a corpore, fit in effectu quales sunt ipsae et occupabitur circa se et euadet a gehenna, scilicet a mundo generationis et corruptionis, et intrat paradisum, qui est saeculum animarum.

Rogo igitur semper ut studeas inquirere scientias diuinas et adquiras mores angelicos et ante mortem facias opera munda et bona. et per hoc eleuaberis ad regnum caelorum et ad latitudinem mundi caelorum et ingreditur anima tua munda spiritualis [ad] paradisum, qui est saeculum animarum. Deus te adiuuet semper ad cognoscendam ueritatem et ad faciendam bonitatem.

[Completa est epistola. Deo gratias.]

<sup>1</sup> fuerint | fuerunt N 4 dispositiones | dispositionem N 5 ea | illa N 8 omnis autem anima | fehlt N, am Rande nachgetragen V 9 prima | intll'gibilia pma I ala V prima in anima N 10 imaginandum | ymaginandū NV spoliatae | expoliate NV | 11 hyle | yle hyle N 15 qui | quod N 16 scientias | scl'as (für sclas) N 17 mundi caelorum | circulorum V cauorū (unklar) N 20 [ad] | fehlt V 22 | roth N

## Anmerkungen.

(Bloße Zahlen bedeuten Seite und Zeile des vorliegenden Buches.)

- 1, 19: demonstratinum. Die Varianten fließen wahrscheinlich aus einer unrichtigen Erklärung des Kompendiums demonstratium; in der anderen Redaktion (2, 1) demonstratinum. Vgl. Baeumker, Anencebrolis fons nitae. Beiträge zur Geschichte der Philosophie d. Mittelalters. B. I Heft 2. Münster, 1892 S. VIII, 20—22.
- 3, 1—3 (2, 1—3): "et hunc intellectum assimilauit Aristoteles sensui, propter propinquitatem sensus ad ueritatem et quia communicat cum ea omnino." Vgl. Loewenthal, *Pseudo-Aristoteles über die Seele*. Berlin 1891 S. 121, 9—10: "Cognitio enim rei non habetur nisi per unitionem duarum formarum cognoscentis et cogniti sine medio, quae unitio non fit nisi per similitudinem et propinquitatem."
- 3, 14—15: "nec sicut raelatura in corpore"; des näheren besprochen von al-Färäbi in seinem seinem Buche "de intellectu" (Camerarius, Alpharabii opera omnia. Paris, 1638. S. 48—49. Dieterici, Alfäräbi's philosophische Abhandlungen. Leiden 1890. S. 42—43.
  - 3, 20-4, 8. Vgl. ,dc somno et nisione<sup>u</sup> 18, 21-19, 2
- 4, 9 und 5, 10: phantasiam. Dus Wort , phantasia ist entgegen Jourdain, der es für ein Kennzeichen des griechischen Ursprungs einer Übersetzung hält: "des mots phantasma, phantasia... annoncent assez l'emploi d'une version grecque (Recherches S. 320) schon früh in die syrisch-arabische wissenschaftliche Litteratur eingedrungen (vgl. C. Brockelmann, Lexicon syriacum, Berlin, 1894. S. 277b) und kommt auch vor in der bekanntlich direkt aus dem Arabischen angefertigten Übersetzung von Qustäb. Lüqä's Traktate "de differentia spiritus et animae" (Barach, Bibliotheca Philosophorum mediae aetatis, II. Innsbruck, 1878. S. 130, 187, 189) auch im Arabischen Kalallis (Gotha, cod. or. 1158 fol. 134 a Z. 5)—, in al-Kind's Schrift "de somno et nisione" (14, 4) und anderswo, z. B. auch im Büche "de anima": "nulla phantasia interueniente" (Löwenthai, a. a. O. S. 128, 12).

Digitized by Google

- 4, 16--6, 1 und 7, 2—3. Der Gedanke: "nihil igitur quod est in potentia exit ad effectum nisi per aliud quod est in effectu" kehrt später oft wieder. Siehe al-Fārābī's de intellectu: "ipsa essentia enim non fit intellectus in effectu nisi propter ea quae sunt intellecta in effectu" (Camerarius, a. a. O. S. 50, Dieterici a. a. O. S. 43). Vgl. Loewenthal a. a. O. S. 106.
- 5, 5—9. Vgl. al-Fārābī, de intellectu: Cum enim acquirunt[ur] ab ea intellecta (quae ipsa abstrahit a materiis), tunc fiunt illa intellecta in effectu, quae (priusquam abstraherentur a suis materiis) erant intellecta in potentia. Camerarius a. a. O. S. 40; Dieterici a. a. O. S. 43.
- 6, 7—8 und 7, 7—9: "sed cum unitur cum ea forma intelligibilis, tunc ipsa et intellectus sunt res una scilicet intelligens et intellecta." Vgl. معادل المعاولة المعا
- 6, 8—9: "ratio igitur et rationatum sunt res una ex parte animae" = de somno et misione 19, 20: "ratio igitur in anima est rationatum". Vgl. Aristoteles (Metaph. XII, 7, 1072 b 20—21): Αύτὸν δὲ νοεῖ δ νοῦς κατὰ μετάληγων τοῦ νοητοῦ· νοητοῦς γὰρ γίγνεται θιγγάνων καὶ νοῶν · ὧστε ταὐτὸν νοῦς καὶ νοητοῦν.
- 7, 3—5: "anima igitur est intelligens in potentia, sed exit ad effectum per intelligentiam primam ad quam cum ipsa respexerit, fit intelligens in effectu". Vgl. al-Fărâbl, de intellectus: "Sic et intelligentia agens est quae trahit ad effectum intellectum qui est in potentia et facit esse intellectum in effectu cum eo, quo tribuitur ei ab illo principio et per illam intellecta in potentia flunt intellecta in effectu." Camerarius, a. a. O. S. 57—58. Dieterici, a. a. O. S. 47, am Ende.
- 9, 3-17. Vgl. al-Fărâbi, de intellectu, in Camerarius, a. a. O. S. 58 und Dieterici. a. a. O. S. 45-46.
- 1-11. Varianten des Codex C (= Lilienfeld cod. 144 fol. 102 = - $102 \vee ) \cdot ): 1, 1-10 \mid fehll$ 10-11 sed sententia eorum | Sententia Platonis et Aristotelis 13-14 in actu est 15 qui | qui semper 17 ad | in 8, 2 ea | eo (mit  $SV^s$ ) 4 enim | fekt 5 illa est | illa 6 est illa quae | quae (est quae  $ASV^s$ ) 8 scilicet generalitas | est generalitas scilicet (generalitas scilicet SV\*) 10 sensala actu 11 ipse | fehlt 14 nec | et (un-17 etiam | essentia (est  $AV^2$ ) 18 etiam | fehit 19 est in anima | fehlt (mit SV\*) sed | et 5, 1 alterum | aliter uirtutis materialis | materiale (mit S, materialis V\*) 2 dixit | dicit (mit 8) 4 in | fehlt

<sup>1)</sup> Über denselben vgl. C. Schimek in: Xenia Bernardina. Pars secunda, Handschriften-Verzeichnisse der Cistercienser-Stifte der österreichischungarischen Ordensprorinz. Bd. I. Wien 1891. S. 520 ff. Cl. Baeumker in: Philosophisches Jahrbuch, hrsg. von C. Gutberlet. Bl. VI. Fulda 1898. S. 164 ff. und in den Prolegomenena zu seiner Ausgabe des Fons nitae. p. XIV.

5 exemplificat | exemplicat 7 tune | et tune 10 adeptae | apte (mit V.9 13 in potentia est est potentia non est 14-15 intelligentia . . . . et 16 ad effectum | in actum non | fehit (mit SV) 7, 1 bis e(se)et | esset (wit AM'NSV'V') 2 ad effectum | in actum 3 anima alia telligens | intelligentia 4 ad effectum | in effectum 5 cum ipee respexerit | respexerit cum ipsa (Wortumstellung) intelligens | intellectus (met 8) 8 cum | est (ē f#r č) 9 intelligens et intellecta | intellectus et intellectus 12 effectu intelligens | intellectu intellectum (ithalich 8) ipee | ipea (mit 17 in 1 feldt AM'NSV') 14 non i enim 16 una res 18 secup-90 secundum | feldt dum | quam 19 sensatum | sensum igitur | enim 9. 2 tune | tam interim dum | est . . . de ([Alche) 8 intelligens in offectu | intellectus (mit M'N8) in effectum anidem tertius (mil S1") habetur i habet 6 properata | praeparata (ASV\*) anima apparens (mil SI's) propalaueris | probaueris (approbaueris 8) 11 igitur | ergo (mit S) 13 [in] | ex (mit S) 15 cum | illum (mit NV1) adeptio animae (mit SI') quae | qui (mit SVI) 16 praecedit | procedit 11, 1 de hoc | 17 ex anima i in ea effectu | affectu 18 partes sunt fehlt (mit SV\*) 2 sufficiat | de hoc sufficiat (ad hoc sufficiat V) fehlt (mit NV1).

12, 6—9: "hoc uero est de subtilibus scientiis naturalibus et proprie in qua transgressio fit ad loquendum de uirtutibus animae". In dem Canon des Aristoteles bei Ja'qübī (Houtsma, a. a. O. S. 149 – 150), al-Nadīm (Flügel, Fihrist, S. 251) und ibn abī Uşaibi'a (A. Müller, i S. 58) schließen sich die psychologischen Schriften (xegi ψυχής und xegi alσθήσεως καὶ αlσθητοῦ) an die sogenannten naturwissenschaftlichen dicht an.

13, 15 und 13, 19—21. Vgl. Aristoteles, de nomno et uigilia 1, 454 b, 25 - 26; Albertus Magnus (Jammy) V. S. 70a. Siehe Einleitung XXIII, XXIV.

13, 16—18. Dieselbe Anordnung in der Zählung der Sinne bei Ja'qabi (Houtsma, S. 169 gegen Ende) und Sahrastani (Book of religious and philosophical sects ed. Cureton. London 1842—46 S. 128):

- الالوان والاشكال .1
- الاصوات والكلمات .2
- المطعومات . 3
- الروائح 4.
- الملموسات . 3
- nur kommt der "Geschmack" vor dem "Geruch".
- 1', 6-9. Über die Frage, ob Wahrnehmung und Wahrnehmendes ein und dasselbe sei, und ob die Dinge durch ihr Wesen und ihren Körper oder durch ihr Wesen abgesehen von ihrem Körper existieren, handelt nach Jn'ijübi (Houtsma, S. 150) die Schrift: xegi alsonjoews nal alsonjoed.
  - 14, 9-19. Vgl. Albertus Magnus a. a. O. S. 71b (Siebe XXIV).
  - 14, 5-17, 24. Vgl. Albertus Magnus a. a. O. S. 71b (Siehe XXIV)

und Synesius, zeei śrozrłor (Migne, Patrologia graeca, T. 66, S. 1289 c.—d): Alodnous rág alodnous aven (d. h. die partasla) . . . . h deistiga dé, zai wuzh zgoszńe, h äuesos alodnous, wo der nämliche Gedunke in mehrneuplatonisch-mystischer Richtung fortentwickelt wird.

16, 1-7. Vgl. Aristoteles, de somno et uigilia, 455a 33-61. (Siehe XXIII.)

20, 6—21. Vgl. Synesius (a. a. O. 1303c): Άλλὰ τῆς γε δι δνείφων μαντικῆς αὐτός τίς ἐστιν ἔκαστος ὅργανον ὥστε οὐδὲ βουλόμενος ἔξεστιν ἀπολικεῖν τὸ χρηστήριον. Der hier beginnenden und bis Ende des Kapitels sich erstreckenden ziemlich dunklen Erörterung des Vorhersehens entspricht bei Synesius die der stoischen Empfindungslehre sich anschließende Stelle 1309 b: Ἔχει γὰρ ὧδε περὶ αὐτοῦ ὅσα φύσις ἔχει, πάντων ὅντων, γενομένων, μελλόντων (ἐπεὶ καὶ τοῦτο τράπος ὑπάρξεως) εἴδωλα ἀποροεῖ, καὶ τῆς ὑποστάσεως αὐτῶν ἀποπάλλεται . . . bis 1311 d.

23, 10-25, 18. Vgl. Albertus Magnus a. a. O. S. 76a. (Siehe XXIV, XXV.)

28, 6 continuatur. Die Variante in C lautet "continuatur". Man muß die technische Bedeutung dieses Wortes in den Übersetzungen aus dem Ara-

bischen, d. h. ,sich anreihen an", "in Verhältnis stehen mit" (اتصل ب) ins Auge fassen. Vgl. Bardenhewer, e causis, S. 194 (zu § 29).

28, 7-8. Philosophia igitur dividitur in scientiam et operationem [idest theoricam et practicam]. — Plut arch. De plac. phil. (Diels, Doxographi graeci, Berlin 1879, S. 273, 25-274, 5): Αριστοτέλης δὲ καὶ Θεόφοραστος καὶ σχεδὸν πάντες οἱ περιπατητικοὶ διείλοντο τὴν φιλοσοφίαν οῦτως ἀναγκαῖον τὸν τέλειον ἄνδρα καὶ θεωρητικὸν εἶναι τῶν ὅντων καὶ πρακτικὸν τῶν δεόντων. — Dieses Buch des Plutarch wurde von Qustā b. Lūgā unter dem Titel:

كتاب الارآء الطبيعيّة ويحتوى على ارآء الفلاسفة والامور الطبيعيّة . خبس مقالات

übersetzt (Wenrich, a. a. O. S. 225, Flügel, Fihrist. S. 254), woraus Muhammed b. Ishaq al-Nadim (im Fihrist) und Scharastäni excerpiert haben. Siehe Diels, a. a. O. S. 28. — Auch ibn-Gabirol:

וביריעה והמעשה הרבק הנפש בעולם העליון

(bei Palqera, Munk, Mclanges. S. ⊃a, Z. 11. Vgl. S. 5 Z. 8—4 von unten. — Baeumker, a. a. O. 8. 4, 27—28).

28, 8—10: "anima in duas partes dividitur, quae sunt cogitatio tuel ratio) et sensus, quenadmodum ostendimus in libro categoriarum". Wenn die Kategorien des Aristoteles gemeint sind, so könnte nur auf die Unterscheidung von ἐπιστήμη und αἴσθησις angespielt werden, welche beispielsweise angeführt wird. Allein das "ostendimus" legt den Gedanke nahe, daß sl-Kindī sich vielmehr entweder auf die Paraphrase der Aristotelischen Kategorien bezieht, welche unter dem Titel:

تناب في قصد ارسطاطاليس في المقولات أيلها قصدًا والموصوعة لها المرابعة

Digitized by Google

von al-Nadim, al-Qifti und ibn abi Uşaibi'a übereinstimmend citiert wird, oder auch auf seine Abhandlung über die zehn Kalegorien:

(Fibrist, nº 25, Qifti nº 19, Uşaibi'a nº 27, Raggi Halifah VI, 97, nº 19819).

29, 3—7. Nach Ja'qūbī (Houtsma, 145 oben) bei Klamroth, ZDMG Bd. 41 S. 422: "über die Naturwesen, über das, was an den Körpern sich findet und mit ihnen verbunden ist, über das was nicht an den Körpern sich findet und auch nicht mit ihnen verbunden ist" und Uşaibi'a. (Müller, I, S. 57) bei demselben (a. a. O. note 4), wo der angeblich sokratische Ausspruch citiert wird: "Forsche nach drei Wegen, d. h. nach der Wissenschaft von den Körpern, nach der Wissenschaft von dem Unkörperlichen, und der Wissenschaft von dem was zwar Unkörperlich ist, doch in Verbindung mit den Körpern ist" — wäre 29, 6 statt "separatae et non coniunctae" "non separatae et (besser "sed") coniunctae"; 29, 10 statt "non sunt" "sunt"; 29, 12 statt "non est" "est" — zu lesen.

Vgl. ibn Gabirol, Baeumker a. a. O. S. 70, 8-5: "et sicut anima discreta est per se a corpore et est ei iuncta, non tamen cohaerens". l'alquera (Munk S. L'b Z. 4-5. Vgl. 36, 4-5).

וכמו שהגפש מפורקה בעצמה מהגוף והיא דכקה בו מכלהי שהמשש אוהו

30, 11—14. Ja'qubī (Houtsma S. 149) bei Klamroth, a. a. O. 8. 429: sei es in der Luft oder auf (der Oberfläche) der Erde oder in ihrem Innern, und die darin vorkommenden Phänomene: wie Wolken, Nebel, Donner, Blitz, Wind, Schnee, Regen u. a.

30, 15—17. Ja'qûbī (Houtsma (S. 148) bei Klamroth, a. a. O. 8. 428: Darin — in der quanh àngéans — behandelt er die fünf Dinge, die alle Naturwesen umfassen, und ohne welche keinem Naturwesen Existenz zukommt, nämlich Stoff, Form, Ort, Bewegung und Zeit. Ihwän al-şafā (Dieterici S. 24 Z. 3—4). Siehe Einleitung XXV.

31, 3: "Tempus enim est numerus motus" == 1hwan al-şafa:

وقد قيل أنه عدد حركات الفلال

(Dieterici, S. 85 Z. 6) und al-Fărăbi

الزمان انما هو عدد حركة الفلاي

(Dieterici Alfarābis philosophische Abhandlungen. Leiden 1800 8. 28 Z. 6). Vgl. Aristoteles, Physik, IV 219b 1—2 τοῦτο τός δετιν ὁ χρόνος, ἀριθμός κινήσεως κατὰ τὸ πρότερον καὶ θστερον. — Der Vorrede nach κα schließen, hat al-Kindī dieses Stück dem oben citierten Werk entnommen. Doch ist nicht ausgeschlossen, daß er auch de easte I, 279 a 14—15: χρόνος δὲ ἀριθμός κινήσεως, gekannt habe, denn ibn Ruid spricht von einer Übersetzung aus der Feder al-Kindī's: De caele III, expos. 35: "Haes intentio est difficilis ad intelligendum ex ista translatione quam modo habemus, et forte deminutio cecidit in hae translatione a translatore. Nos enim non

habemus nisi translationem Alkindi. Translationes autem ueriores sunt Isaaci.

Dber den Zusatz: الفَلَى ("des Himmelskreises") bei al-Fārābī und den ihwan al-ṣafā siehe Haurcau, Histoire de la philosophie sculastique II, 1. S. 190.

81, 18—32, 1. Vgl. Ihwän al-safü (Dieterici, S 24 Z. 5—7). Siehe S. XXVI. J'aqūbī (Houtsma S. 148) bei Klamroth S. 428: Von diesen fünf sind zwei Substanzen, nämlich Stoff und Form, und drei sind substantielle Accidentien.

32, 5—7: "ista quatuor: calidum, frigidum, humidum et siccum, quae sunt principia animalium et arborum et oninis rei in generatione et corruptione". Vgl. Iḥwān al-ṣafā (Dieterici, S. 2, Z. 17—19):

والثانى هيولى الطبيعة وهى النار والهواء والماء والارض وذلك ان كلَّ شيء تعمله الطبيعة التي تحت فلل القمر من الموجودات فانَّ هذه

## الاكران الاربعة عيولَى لها

32, 19—21; "definitio autem sermo est compositus ex genere. ex quo res definita existit, et ex differentia, ex qua fit praeter omnem rem". Vgl. Aristoteles, Top. I, 103 b 15: δ δοισμός ἐκ γένους καὶ διαφορῶν ἐστίν. — und 140 a 27: Δεῖ γὰρ τὸ μὲν γένος ἀπὸ τῶν ἄλλων χωρίζειν, τὴν δὲ διαφορὰν ἀπό τινος τῶν ἐν τῷ αὐτῷ γένει. Siehe Ja 'qūbī (Houtsma, S. 147 gegen Ende Klamroth, S. 427).

Vermutlich hat auch al-Kindī etwas über die Topiken geschrieben, denn wir finden den Titel:

رسالته في عمل أنّا مخرجه الجوامع (Fihrist n° 31, Qifţi n° 25, Uşaibi'a n° 38) Casiri (S. 353): "De arte topica, siue de locis logicis unde argumenta quaeque sunt petenda". Hammer (III, S. 244 n° 32): "Das Buch von der Ableitung der Gedanken aus örtlichen Gründen (rozund)."

33, 15. Siehe S. XXVI.

33, 16. Ihwan al-şafa (Dieterici, S. 24 Z. 8-9):

اعلم ان معنى قول الفلاسفة الهيولي انما يعنون به كل جوهر

### قابل انصوره

33, 18. Da quidem indes in O umgekehrt Z. 12 fehlt, so stand dasselbe im Archetypus vielleicht am Rande und ist entweder in O, oder in  $V^1V^2A$  an verkehrter Stelle eingesetzt, und daher entweder hier, oder Z. 12 zu streichen.

33, 20 - 21. Aristoteles, cut. la 10—11: μάλιστα δὲ ίδιον τῆς οὐσίας δοκεῖ είναι τὸ ταὐτὸν καὶ εν ἀριθμιρ -- anstatt des ,sine corruptione -- δν τῶν ἐναντίων είναι δεκτικόν.

84, 2. Siebe S. XXVI.

34, 3-5: "omnis autem, si aliquid unit exponere" u. s. w. Vielleicht liegt in "owne autem, quod aliquis unit exponere, nocessarium est ut, si nomen illius sit commune, diuidat" (so V") die dem Arabischen gelünfige absolute Konstruktion vor, die dang beizubehalten wäre.

35, 12. Siehe S. XXVL

25, 13—15. Buchstäbliche Chersetzung des Anfangs des vierzehnten Kapitels der Kategorien (15 a 13 · 14): Karijamo; δέ čosar aibų έξ, γάνους, φθορά, αϊξησις, μείωσες, άλλοίωσες, ή κατά σάκον μεταβαλή. Arabisch (Zenker: Aristotelis Categoriae, cum nersione Longei Honeini filii. Leiquig, 1898, 8. 47, 2—3):

لنواع الحرك ستة التدون والفساد والنفس والاستحالة والتغير بالمكان

Vgl. Ihwan al-şafā (Dieterici S. 32 Z. 2-3):

يقال أن التحريدة على ستّة لُرْجُ الدونُ وانفساد والريادة والنقصان والنقالة

35, 16-21. Ziemlich abweichend bei den Ihwan al-safa (Dieterici, ibid. Z. 2-4):

فالكون عو خروج من العدم الى الوجود او من الغود الى الفعل والفساد عكس ذلل والريادة عو تباعد نهايات الجسم من مركوء

### والناقصار عكس دلك

"Des Entstehen ist das Hervorgehen des Dinges aus dem Nichtsein zum Sein, oder von der Kraft zur Handlung, das Vergehen ist das Gegenteil davon. Die Vermehrung besteht darin, daß sich die Grenzen des Körpers vom Mittelpunkte desselben entfernen, die Verminderung ist davon der Gegensatz" (Dieterici, die Naturwissenschaft der Araber, 8. 11).

36, 11-18. Ihwan al-şafa (Dieterici, S. 32 Z. 5-6):

وانتغيير هو تبذُّل الصفات على الموصوف من الالوان والطعوم

والرواءح وغيرها من الصفات

Das Beispiel vom Weissen und Heissen schon bei Ariatoteles, cat. 5, 4a 19—20: δτὶ μὰν λευκός, ότὰ δὰ μέλας γίνεται, καὶ θερμός καὶ ψυχρός. —34a 31—32: ψυχρόν γὰρ ἐκ θερμοδ γενόμενον μετέβαλεν (ἡλλοίωται γάρ), καὶ μέλαν ἐκ λευκοδ. Vgl. auch cat. 8, 9a 29—31: "Εστι δὶ τὰ τοιάδε] (ποιότητες) εἶον γλυκύτης τε καὶ πικρότης καὶ στρυγνότης, καὶ πάντα τὰ σούτοις συγγενή, ἔτι δὶ θερμότης καὶ ψυχρότης καὶ λευκότης καὶ μελανία.

36, 20: iaculatores. Hier wohl speciell Schleuderer. Oder ist ioculatores zu lesen? Auch die scientes in artibus sind hier vielleicht Prestidigitateure oder dgl. "Artisten", da doch an einen Globus u. dgl. als Beispiel der rückläufigen Bewegung schwerlich gedacht werden kann. 37, 1—4. Vgl. Aristoteles Phys. IV. 1, 208 b, 17—18: διὸ καὶ ταῦτὸ πολλάκις δεξιὸν καὶ ἀριστερόν ἐστι καὶ ἄνω καὶ κάτω καὶ πρόσθεν καὶ ἄκισθεν. — V, 5, 229 b, 7—10: καὶ ἡ ἄνω φορὰ τῷ κάτω ἐναντία γὰρ ταῦτα ἐν μήκει. καὶ ἡ εἰς δεξιὰ τῷ εἰς τὸ ἄκισθεν ἐναντία γὰρ ταῦτα ἐν πλάτει. καὶ ἡ εἰς τὸ ἔμπροσθεν τῷ εἰς τὸ ἄκισθεν ἐναντία γὰρ καὶ ταῦτα. Siehe Ja qū bī (Houtsma 171, Klamroth 40): das "wo", d. h. das den Ort betreffende, hat die sechs Richtungen, nämlich vorn und hinten, oben und unten, rechts und links.

37, 7., Siehe S. XXVI.

37, 7-38, 23. Die Quelle dieses Kapitels ist Aristoteles, phys. IV, 208a 27-217b 29.

37, 8-9. Aristoteles, phys. IV, 1, 208a 32-38: Εχει δὲ πολλάς ἀπορίας τί ποι ἔστιν ὁ τόπος.

37, 10—11. Aristoteles, ibid. 209 b 11—12: διὸ καὶ Πλάτων τὴν τῆν καὶ τὴν χώραν ταὐτό φησιν εἶναι ἐν τῷ Τιμαίφ. Vgl. auch 209 b 33—210 a 2.

37, 17-18: nillud itaque in quo corpus continetur nominamus locum. Aristoteles, ibidem. 210b 35-211a 1: Αξιούμεν δη τὸν τάπον είναι πρώτον μὲν περιέχον ἐκεῖνο οὖ τάπος ἐστί. Vgl. 1h wān al-ṣafā (Dieterici, S. 30 Z. 9):

امًا أَنْمَكَانُ عند جُمُّهور الناس فهو الوعاء الذبي يكونُ فيه المتمكِنُ

37, 19—21. Diese Stelle ist nach Aristoteles, phys., IV, 4, 211 b 34—36 zu verstehen und herichtigen: οθτω καὶ ὁ τόπος διὰ τοιαύτης τινὸς εἶναι δοκεῖ φαντασίας, πλὴν ἐκεῖνο μὲν διότι δ ἤν ἀήρ, τοῦτο νῦν ὕδωρ, ὁ δὲ τόπος δ οδ ἦν ἀήρ, ἐνταῦθ' ἐστὶ νῦν ΰδωρ.

38, 7-9. Anspielung auf das Zenonische Paradoxon: Aristoteles, ibid., 209a 23-30 und 210a 5-9.

38, 13—14: "Nunc locus . . . . est superficies quae est extra corpus, quod locus comprehendit". Ih wän al-şafā (Dieterici, S. 30 Z. 13—14:

- 39, 2. Siehe 8. XXVI. Quelle: A ristoteles phys. IV, 217b 29—2≥b 30. 39, 3—4: τι δ' ἐστὰν ὁ χρόνος καὶ τις αὐτοῦ ἡ φύσις, ὁμοίως ἔκ τε τῶν παραδεδομέτων ἄδηλόν ἐστι . . . οι μὲν γὰρ τὴν τοῦ ὅλου κίτησιν εἶναί φασιν. A ristoteles ibid. 218a 31—218b 1.
- 39, 6—13; έστι δ' εὐηθικώτερον τὸ εἰρημένον . . . Επεὶ δὲ δοκεῖ μάλιστα κίνησις εἴναι καὶ μεταβολή τις χρόνος, τοθτ αν εἴη σκεπτέον. Ἡ μὲν οἶν ἐκάστον μεταβολή καὶ κίνησις ἐν αὐτιῦ τιῦ μεταβάλλοντι μόνον ἐστίν, ἢ οϜ αν τύχη εν αὐτὸ τὸ κινούμενον καὶ μεταβάλλον. ὁ δὲ χρόνος ὁμοίως καὶ πανταχοθ καὶ παρὰ πάσιν. Α τistoteles, ibidem, 218 b 7—18,
- 39, 13—17: ἔτι δὲ μεταβολή μέν ἐστι πᾶσα θάττων καὶ βραδυτέρα, χρόνος δ' σύκ ἔστιν' τὸ γὰρ βραδύ καὶ ταχύ χρόνο ιδρισται, ταχύ μέν τὸ ἐν δλέγφ

Sa. . . .

noló nurosperor, feado di rá ér nollo dilpor. Aristoteles, ibid., 218b 13-17.

- 39, 21-23. instans = tempus praesens (Forcellini, Totius Latinitatis Laxicon. T. III. Prato, Aldini, 1865. S. 546b). Vgl. Beer, al-Gazzille Mabisid al-folds/fat, Leiden, 1888. S. 13.
  - 89, 20-40, 7. Quelle: Aristoteles, ibid., 218b 21-221a 26.
- 39, 20—23: Aristoteles, idid. 218b 23—29: Od donet spite persorient zgóroc... Eurántoval page tó ngótegor rev top fistagor rev nai és nouseux étalgodress did the draisficial pages de la pip spite fitagor tó rev dillà tabró nai és, odn de spr zgóroc, obtes nai ézei larbáral fitagor de, od donet espat ab peraté zgóroc.
- 39, 24—25: Star de to agoinger uni voteger, vote Lépour gebrer vodre pie dour é gebres, desdude uniferes . . . . Aristoteles, ibid., 219a 34—219b 1. Vgl. Ihwan al-safa (Dieterici, S. 35 Z. 6) und Anmerkung zu 31, 3.
- 40, 1—2: ,eius quod numeratur . . . . aliud numeratum discretum, aliud numeratum continuum. Aristoteles, cut., 6, 4b 30: 208 δε ποσοδ τὸ μέν ἐστι διαφικμένον, τὸ δὲ συνεχές.
- 40, 2-3: "Tempus nero est... ex numero continuo." Aristoteles, cut., 6, 4b 23-25: errezès dè ... zugà matra é zpóres.
  - . 41, 5. = das gewöhnliche: بسم الله الرجمن الرحيم Qur'āa. •
  - 41, 15 (und 45, 18, 53, 19). Siehe S. XXX <sup>1</sup>. 41—16. Siehe S. XXVIII.
- 41, 18-21: "uiae per quas ambulauerunt philosophi in illis disciplinis. in quibus sua inquisitio fuit de cognitione certitudinis rerum, comprehenduntur in quatuor speciebus, scilicet divisione et resolutione, definitione et demonstratione. \* Vgl. Johannes Damascenus, πηγή γνώσεως (I Nalectics) Kap. LVIII (Migne, Patrologia graeca T. 94, 8. 671 b-c): Tool vor recodour διαλεκτικών μεθόδιος. — Istior, ώς τίσσορίς είσι διαλεκτικαί μέθοδα, ήγουν λογικαί· διαιρετική, ήτις διαιρεί το γένος είς είδη διά μέσων τών διαφορών· όριστική, ήτις άπό του γένους και των διασορών, ών διείλεν ή διαιρετική, ógites to haoxelperor draketuin, if to ourdetixistegor drakiouse els tà ψυγοραιεδα, ιοριτρικι το σωπα είς ιομέ Χρίτομέ, ιορέ Χρίτορε είς ιομέ καθασρέ, tone nabuone sie ig igeoaba ig etonisia, ig etonisia sie exil na sigot. gueδεικτική ή διά μέσου τινός δεικνύουσα το προκείμενον. eler, πρόκειταί μοι δείξαι ΰτι ή ψυχὴ ἀθάτατός έστι· λαμβάνω τι μέσον, τὸ ἀεικίνητον, καὶ σκλλογίζομαι οθτως. Η ψυχή δεικινητός έστι το δεικίνητον δθάνατον ή φυχή åρα ἀθάνατος. (Siehe 42, 8—45, 15.) David, Prolegg, ad Porphyrium (Brandis, Scholia ad Aristotelem, Berlin 1836. S. 18a 34-35); siehe S. XXVIII 1).
- 45, 16—17: "Scias autem quod propositiones argumentationis sumuntur ex cognitis in principio intelligendi." Vgl. Aristoteles, analyt. pust. I, 1, 71a 1—11: πάσα διδασκαλία καὶ πάσα διανοητική ἐκ προϋπαρχούσης γύνται γνώσεως.... und Ja'qûbi (Houtsma, 147. Klamroth, 426): "Er Aristo-

teles — sagt — in der Schrift der Erklärung und des Beweises (drahvzuk forzea)
—: die Prämissen beruhen auf einer ihnen gemeinsamen, allgemein anerkannten
Prämisse, welche aus vorher bekannten Bestandteilen zusammengesetzt ist.

45, 21-25: "scilicet, quod sensus non apprehendunt nisi singularia, composita ex substantiis simplicibus, quae sunt in locis discretis et accidentibus particularibus in substantiis discretis, quae sunt designata alia ab aliis. sed quantitates et qualitates non possunt sciri recte nisi argumentationibus factis de compositis. Aristoteles, analyt. post. II, 87 b 31—23: Οὐδὶ δὲ αἰσθήσεως ἔστιν ἐπίστασθαι. εἰ γὰρ καὶ ἔστιν ἡ αἴσθησις τοθ τοιοθὸς καὶ μὴ τοθὸί τινος, ἀλλ' αἰσθάνεσθαι γε ἀναγκαῖον τόδε τι καὶ ποθ καὶ τῦν. τὸ δὲ καθόλου καὶ ἐπὶ πὰσιν ἀδύνατον αἰσθάνεσθαι.

46-49. Siehe S. XXVIII.

50-59. Siehe S. XXVIII.

54, 3—18. Vgl. Aristoteles, analyt. post. Il, 96 a 2—7: τό δὲ κύκλφ τοῦτό ἐστιν' ἐπὶ δὲ τῶν ἔργων φαίνεται ὧδε. βεβρεγμένης τῆς γῆς ἀνάγκη ἀτμίδα γίνεσθαι, τούτου δὲ γενομένου νέφος, τούτου δὲ γενομένου ὕδωρ' τούτου δὲ γενομένου ἀνάγκη βεβρέχθαι τὴν γῆν' τοῦτο δ' ἢν τὸ ἐξ ἀρχῆς, ὧστε κύκλφ περιελήλυθεν' ἐνὸς γὰρ αὐτῶν ὁτουοῦν ὅντος ἔτερόν ἐστι, κακείνου ἄλλο, καὶ τούτου τὸ πρῶτον.

59-61. Siehe S. XXIX.

61, 10—12: "sicut scriptum est: quod dies iudicii erit in ictu oculi, uel si minus dici potest" = Qur'ān, XVI, 77. la der Übersetzung des Maracci: "et non erit negocium Horae (i. e. dies iudicii) nisi sicut ictus oculi, uel ipsum erit celerius". Vgl. auch XXI, 41.

61, 18-22. Vgl. Qur'an, XIV, 48 und XXII, 66.

62, 14- 15. Vgl Qur'an, III, 133 und LVII, 21.

(Alleinstehende Zahlen liedeuten Seite und Zeile, als Exponente die Noten.)

# Verzeichnis der in der Einleitung und den Anmerkungen citierten Namen und Werke.

Abraham b. Esra XVL

abū Bisr Matta b. Jūnūs s. Matta.

abu-I Qasim s. Şa'id.

Abunassar = abû Naşr (Muhammad b. Muhammad) s. (al-;Fărābi.

Adamadim, Adamidim, Alchamadi, Alchimidi — Alchindi XXIV s. (al-)Kindi. Alanus (de Insulis) XXXIV.

Albertus Magnus XI, b (analyt. poet.); XXI, t (de intellectu et intelligibili); XXIV, 1-b, XXV, 67, 68 (de somno et cigilia).

al-Biruni s. Biruni: und so alle Eigennamen mit vorgesetztem Artikel J.

Alexander v. Aphrodisias XVIII, XXI, XXVIII.

Alexander v. Hales (Alesius) XVII.

Anonymen: categorici XXX, 68.

de erroribus philosophorum XIV, XVII. epistola de causa et causatis XXX.

- de generibus scientiarum XXX.
- de hyle et forma XXX.
- de intellectu XXX.
- de sensu et senvato XXX. 1.
- ysagogarum XXX.

epistolae divinae (theologia) XXX s. (pseudo-)Aristoteles. libri logicae XXX.

- topicae XXX.

Aristoteles VII, 4, XVII, XVIII, 2 (Opera omnia gracce rec. I. Bekker. Berlin 1881—71).

analytica VIII, IX, 1, 73, 74.

categoriae 70, 71, 78,

de anima XVIII, .

de cade 60.

de somno et uigilia XXII, XXIII, 1, 1, 67, 68.

metaphyeica 66.

physics VIII, XXV, 69, 72, 78.

tepics 70.

(pseudo-) A ristoteles de anima s. Loewenthal. de causie s. Bardenhewer. theologia s. Dieterici.

Averroës s. (ibn) Rusd.

Avicenna s. (ibn) Sina.

Baco (Roger) XVII.

Baeumker, Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, Rd. I. Heft 2—4 Auencobrolie fone uitae. Münster 1892—95. 65, 66 ', 68, 69.

Barach, Bibliotheca Philosophorum mediae aetatis, Bd. II (Costa b. Luca's de differentia epiritus et animae). Innsbruck 1878. 65, 68.

Bardenhewer, Die pseudoaristotelische Schrift über. das reine Gute (de causis), Freiburg 1882. XIV 2, XV 1, 66, 68.

Bayle, Dictionnaire historique et critique. Rotterdam 1697. XIII, .

Beer, Al-Cazzáli's Makasid al-fahasifut. Leiden 1838. 73.

Berthelot, La Chimie au moyen dge. Paris 1828. IX 1.

(al) Birūni XVL

(h.) Bonaventura s. Fidanza.

Brandis s. David.

Brockelmann, Lexicon syriacum. Berlin 1814. 65.

Bruno (Giordano) XVIL

Bülow, Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, Bd. II, Hest 3, Gundissalini.de immortalitate animae. Münster 1897. XXXI.

Buoncompagni, Della vita ed opere di Che ardo Cremonese. Roma 1851. VI 2, XIV 2, XV 2.

Camerarius, Alpharabii netustissimi Aristotelis interpretis opera omn'a, quae lutina lingua conscripta reperiri potnerunt. Paris 1638 (de intellectu). 65, 66.

Cardanus XVII.

Casiri, Biblioteca Arabico-Hispanica Escurialensis. Matriti 1760, 1770. V\*, VI., VII, \*, 70.

Catalogi librorum manuscriptorum Angliae et Hiberniae. Oxonii 1697. XXX. Catalogus codicum manuscriptorum Bibliothecae Regiae (Parisiensis). Paris 1789—1774. XXX.

Coxe, Catalogue codicum qui in collegiis aulisque Oxoniensibus adscruantur. Oxonii 1852—1854. XXX.

Cremonensis s. Gerhard.

Cureton s. Sahrastāni.

David, Prolegemens ad Porphyrium bei Brandis, Scholia ad Aristotelem, Berlin 1836. XXVIII <sup>1</sup>, 78.

De Sacy s. Sary.

Diels, Dexographi graeci. Berlin 1879. 7, 8.

Dieterici, Alfarabi's philosophische Abhandlungen. Leipzig 1990. XVII 4, 65, 66, 69,

Die Naturmissenschaft der Araber, 2. Aust. Leipzig, 1875. 71. Die sogenannte Theologie des Aristoteles. Leipzig 1882. XVIII 4. Dieterici, s. (Al-)Färäöt. s. (lhwän al-)saft.

Digby XXX.

Dozy, Supplement aux dictionaires arabes. Leyde 1877. VIII °. Dubals (Muhammed b. Jazid --) IX °.

Elegywyń z. Porphyr.

(pseudo-) Empedokles, zigi rije zipizine odolac. XXVII.

Fabricius, Bibliotheca Graeca, T. 18. Hamburgi, 1736. XVI. 4.

(al-)Fārābī (Abā Nagr Muhammad b. Muhammad b. Țarțân —) IX, \*, X, XI, XVII, XXI, XXIV, XXVII, XXIX, XXX, \*.

- s. Camerarius.
- s. Dieterici.
- s. Steinschneider.

Fidanza, Johannes = h. Bonaventura. XVII.

(al-) fibrist s. (al-) Nadim.

Flügel, Alkindi genannt der Philosoph der Araber. Abhdlg. f. d. Kunde d. Morgenlandes. Bd. I., Heft 2. V 2, VI 1, VII 4, 2, 4, VIII 4, 4 X 2, XIII 2, XVII 1, XIX 1, XX 3, XXIX 1.

- s. Haggi Halifah.
- s. (al-) Nadīm.

Forcellini, Totine Latinitatie Lexicon. Prato 1866. 78.

Freytag, Lexicon arabico-latinum. Halis Sax., 1830-37. VIII .

(ibn) Gabirol s. Baeumker (Anencebrolis fons uitas).

s. Palgera.

Galen XXVIIL

Gerhard v. Cremona VI, XIV, XXI.

(al-) Gazzáli XII, XXIV, 78.

s. Beer.

Haller (Albert), Bibliotheca Chirurgica, Basel 1774. XVI 4.

Bibliotheca Medicinae practicas, Basel 1776. XVI 4.

Hammer Purgstall, Literaturgeschichte der Araber. Wien 1850-1856. V., VI., VII, J., A., VIII., A., XII., XXIX., 70.

Haureau, Histoire de la philosophie ecolastique. Paris 1872-1880. XII., XIII. 4, 4, 70.

Notices et extraits de quelques manuscrits de la Bibliothèque Nationals. Paris 1800—1883. XIII \*, XX \*, XXIII \*, XXXI.

Heinrich v. Gent XVIL

Houtsma s. Ja'qubi.

Haggi Halifah bei: Flügel, Lexicon billiographicum encyclopaedicum a. Haji Khalfu componitum. Leipzig 1835-1887. XVI, 69.

Hamawaih X.

(ihn) Hallikan XVI, bei F. Wüstenfeld, Ibn Khallikan, Vitae ed., nariis

lect. indicibusque locuplet. instruxit. Göttingen 1835-1865, XXVII.

Iliwün al-şafă bei: F. Dieterici, Die Abhandlungen der Ichioda es-eafd in Ausseahl, Leipzig 1883—1884. VIII 1, XXV, XXVI, XXVII, 69, 70, 71, 72, 73.

. Digitized by Google

isaac = ishiq al-israfii. Ishiq al-israfii XXXI. Ishiq b. Honain s. Zenker.

Jahja b. 'Adi b. Hamid b. Zakarija XVIL

(al-)Ja'qūbī bei: Houtsma, Chronik des Ibn Widdik al Ja'qūbī, Leiden 1883: VIII ', XXVI, XXVII, 67, 69, 70, 72, 78.

bei: Klamroth, Über die Auszüge aus griechischen Schriftstellern bei Ja'gabt. ZDMG, B. 41-43: XXVII. XXVII.

Johannes Damascenus bei: Migne, Patrologia Graeca, T. 94: 78.

Johannes Hispalensis (Hispanus, البريادود) XV, XXX.

Jourdain, Recherches XIII, 1, XV, 1, XX, 2, XXI, 1, 65.

Jühannā b. Hailān IX, 4, X, 4.

Jūhannā b. Māsawiah Xº.

#### s. Masawish

(al-) Kindi V, 1, 4, X-XII und passim. 69, 70.

de intellectu: V, 2, VI, XIII, XV, XVII-XXI, XXX.

de ratione XV, XX-XXII, XXX - XXXI, XXXIV.

de medicinarum compositarum gradibus: XII .

de quinque essentiis: V, VI, VII, 4, VIII, 2, XIII, XIV, XX, XXV—XXVII, XXXI, XXXII.

de sex quantitatibus (?): XII .

de somno et nisione: V, VI, 1, XIII, XIV, XV, XIX, XX, XXI—XXV, XXXI, XXXII, 65, 66.

Klamroth s. Ja'qūbL

Lakemacher, De Alkendi Arabum philosopho. Helmstadt 1719. XIII, . liber introductorius in artem logicae demonstrationis s. Muhammad. Loewenthal, Pseudo-Arintoteles über die Seels. Berlin 1891. 65.

Maracci s. Qur'an.

Másawiah (Mesue) XVI.

Matta (ahû Bisr - b. Jûnûs) IX, , X .

Menendez Pelayo, Historia de los heterodoxos españoles. Madrid 1880. XIII , XV 4.

Migne, Patrologia Graeca s. Johannes Damascenus.

s. Synesius.

Muccioli, Cutalogus codicum manuscriptorum Malatentianae Caerenatis Bibliothecae. Cesenae 1780. XXX.

Muhammad s. Qur'ān.

Muhammad b. Jazio b. Dubais s. Dubais.

Muḥammad b. Muḥammad (abū Nașr —) al-Fārābī s. (al-) Fārābī.

Muhammad discipulus al-Kindī, liber introductorius in artem legions demonstrutionis. V, IX, XI, XII, XIV, XV, XVIII, XIX, XXVIII--XXX, XXXI, XXXIII.

Muqtadir X, 1. .

Munk, Mélanges de philosophie juise et arabe. Paris 1869: XI°, XII°, XIII, °.
XXVII°.

s. Palgera.

Müller s. (ibn abi-) Usaibi'a.

(al-) NadIm V \* in: Kitāb al-Fibriat. Mit Anmerk. hrsg. v. Gustav Flügel. Leipzig 1871—1872: VI ', \*, VII ', VIII ', \*, XVI, XIX ', 67, 68, 70.

Nagy, Sulle opere di Ja'qüb b. Ishüq al-Kindi (Rendiconti della R. Accademia dei Lincei, T. IV, fasc. 3, Roma 1895): VI<sup>2</sup>, VIII <sup>3</sup>, <sup>4</sup>, XXIX <sup>1</sup>, (XXXII).

Di alcuni scritti attribuiti ad Empedode (im Druck): XXVII.

Narducel, Catalogus Codicum Manuscriptorum praeter graecos et orientales in Bibliotheca Angelica. Rom 1898: XXXI.

Nicoll, Bibliothecae Bodleianae codicum manuscripturum orientalium catalogue. Oxonii 1787—1835, Pars II. VIII\*.

Nuftamawiah X !.

Palgera, חיים מקוד חיים לקוטים כין כפר מקוד חיים bei Munk, Malangon: XXVII, GR,

Plato XVIII, XXII, XXV.

Porphyrius VII, 4, XXVIII, 1.

Plutarch 68.

Prantl, Geschichte der Logik im Abendlande. Leipzig 1885: XVII., XXVIII., ... XXIX.

(al-) Qifti bei Casiri: V, \*, Vii-, \*, Vii-, Viii-, -, XVI, XXIX-, 69, 70. Qur'ān 78, 74. Qustā b. Lūgā s. Barach.

(al-) Rādi X 1.

(al-) Razi XVI, 1.

(ibn) Rusd XI, 4. XVI, 3, 1, XX, XXIII, XXIV, XXV, 69.

(De) Sacy, Relation arabe de l'Egypte par Abd-Allatif. Paris 1810: IX'. Salamawiah X'.

Salomo b. Moses v. Melgueil XXIII.

Schahrastani s. Sahrastani.

Schum, Beschreibendes Verzeisknie der Amplonianischen Handschriften-Sammlung zu Erfurt. Berlin 1887: XXX, XXXI.

(ibn) Sina XVI, XXIII, XXIV.

Steinschneider, Al-Farabi's Leben und Schriften. St. Petersburg 1869: XI, XII, 4, XIII, 2, XXX.

Arabische Lapidarien. ZDMG, Bd. 49. Leipzig 1895: XVI. Baldi, Vite di matematici arabi, Bullettino di hibliografie e storia delle suerre mat. Roma 1874: XVI.

Die arabischen Übersetzungen aus dem Griechischen. Centralblatt für Bibliothekswissenschaft. Beiheft 5. und 12. Leipzig 1890, 1893: XXX 4.

Steinschneider, Die hebräischen Übersetzungen des Mittelalters. Berlin 1898: XVII, XXIII, XXVII.

Die parva Naturalia des Aristoteles, ZDMG, Bd. 37 und 45. XXIII.

Polemische und apologetische Literatur in arabischer Sprache. Leipzig 1877: XVII <sup>a</sup>.

Synesius, negi irvnrior, bei Migne, Patrologia Graeca T. 66: XXIII, 68. Sa'id (abū'l-Oāsim Sa'id b. Ahmad b. 'abdu'l-rahmān b. Sa'id al Ourtubi)

IX. XL XIX.

Sahrastani bei: Cureton, Scharastani's Book of religious and philosophical sects. London 1842-1846: 67.

Taifasi XVI.

(pseudo-) Themistius XXXI.

Theologia Aristotelis s. Dieterici.

Theologicae (regulae —) s. Alanus.

Tiraquelli (Andreas). De nobilitate et de jure primigeniorum. Basel 1561: XVI, 2.

(ibn abi) Uşaibi'a ed. Müller. Kairo u. Königsberg 1884: V\*, VI '. VII, ', \*, \*, VIII \*, 4, XVI, XXVII 4, XXIX ', 67, 69, 70.

Valentinelli, Billiotheca Manu-cripta ad S. Marci Venetiarum. Venedig 1868-1878: XXXI.

Wenrich, De auctorum graecorum reveionibus et commentariis syriacis, arabicis, armenicis, persicisque. Leipzig 1842: IX 3, XII 1, 68.

Wüstenfeld, Die Übersetzungen arab. Werke in d. Latein. Göttingen 1878: XIV!.

Geschichte der arabischen Ärzte und Naturforscher. Göttingen 1840: XII .

Xenia Bernardina. Wien 1891. 661.

ZDMG = Zeitschrift der deutschen morgenländischen Gesellschaft.

Zeller, die Philo-ophie der Griechen. Leipzig 1869: XVIII \*.

Zenker, Aristotelis categorias cum nersione arabica Isaaci Iloneini filii, Leipzig, 1846: 71.

#### П.

(\* bedeutet die am Fuße der Seite stehenden Varianten.)

Verzeichnis der im Texte vorkommenden Eigennamen.

Alchindus, alcuinus \* = Alkindi.

alkin: - Alkindi,

Alkindi (Jacob) 1,1 (\*). 10,8, 11,3 (\*,, 12,2 (\*), 27,18\*, 28,17 - 20\*, 40,14\*,15\*, 41,3 (\*).

Alpharablus \* 11,6.



Alquindus == Alkindi.
aniet (anis) \* 28,20° == Hamet.
anonymi: alii (sc. philosophi) 37,9.10, 39,3.4.
antiqui (sc. philosophi) 1,2, 8,18.
— sapientum graecorum 14,8.
contradicentis nohis (uerba —) 38,5.11.
philosophantes a. sapientes.
philosophi 37,8 (\*). 39,3. 41,11.18.
Philosophus 28,21 (\*).
primi sapientes 9,18.
sapientes (philosophantes) 48,11 (\*). 57,5.
— a. primi sapientes.

- s. antiqui sapientum.

Aristoteles 1,9.10.12 (\*). 3,1.4. 5,2.5. 18,18 (\*). 28,2 (\*). 37,12. 50,18.16 (\*). 53,21. Aristoteles \* 18,18 \* = Aristoteles. Arses \* 50,18 \* = Aristoteles.

Arses 50,18 = Aristoteles Cremonensis s. Gerardus.

Euclides 49,19. 51,8. 53,27. 57,22. 58,21.

Gerardus Cremonensis 1,4—5, 12,2—3,

احمد بن نصر = (°) Hamet filius Nazir 23,2

Hamo\* 28,2\* = Hamet.

Jacob s. Alkindi.

Johannes (als Beispiel) 56,12.15.

Mahomat\*, Mahometh 41,2 (\*) = -----

s. Hamet. مصر = مصر على المعادة على المعادة ا

Plato 1,9-10 (\*).11. 18,16(\*).19. 20,1 (\*). 37,11. Themistius\* 12,20\*.

#### arabisch.

احمد بن نصر المحدد الم

#### Verzeichnis der im Texte vorkommenden Titel.

(liber) almagesti 49,22.

(epistola de) causa et causatis 54,23-24.

(liber) categoriarum 28,10. 42,3.17.

(epistola de) definitione 44,80.

dialectica Aristotelis 28.2.

(epistolae) diuinae 49,3.

(liber) Euclidis 53,27. 58,21. (primus liber) — 51,18. (tractatus) — 49,19. 57,25.

(epistola de) generibus scientiarum 41,17.

(alii libri) geometriae 53,27-28.

(epistola de) intellectu et intellecto 41,16.

(libri) logicae 50.4. — et topicae 52,2. 62,22.

(libri) philosophiae 49,23.

(epistola de) principiis 61,20.

(epistola de) revolutione (orbis) 61,21-22.

scientiae naturales 12,7.

(epistola de) sensu et sensato 41,15. 45,19. 48,18. 50,24. 53,19.

(de) uirtutibus animae 12,8.

(libri) topicae s. (libri) logicae.

(epistola de) yle et forma 61,4.

# Verzeichnis der im Texte vorkommenden fremden oder seltenen Worte.

acarub\* 53,33\* s. asarab.

اعلجة عاما alılagat 23.4. 6. = اعلام

agingat\*, agthagathe\* 23,27-29\* s. ahlagat.

انسراب = 8.8 agarab

athagat\*, athgat\* 23,27-29\*. s. ahlagat.

empetum\* 37,22\* (empetin) für ἔμιτεδον Vgl. 36,18: "non recedens a loco sui situs".

fantasia \* 5,24 \*. 14,26 \* = phantasia.

gehenna 64,13-14.

grossus\* für crossus 29.37 \*.40 \*.

hyle 29,3—8.10.11. 30,16.18. 31,10.19. 32,7. 38,1.13.15.16.17.19.21. 34,20. 35.2.4.6. 38,14.16.17.19.20. 58,4. 61,4. 64,11. = 61.9.

nepta (neptae sublimatum) 53,10. = nepita. Diefenbach, Supplementum Lexici Du Cange, Frankfurt, 1857, S. 878° Vgl. Stolz, Historische Grammatik der lateinischen Sprache, Leipzig, 1894 Bd. I S. 52.

paradisum 64,15.

phantasia 4,9. 5,10(\*). 14,4(\*).28\*.

queilum 43,18(\*) = zeilor für zilor (oder zeiloc, ziloc). H. Stephanus,
Thesaurus Graceae Linguae, Paris. 1865. Bd. VIII S. 1499—1500.
yle\* 29,24\* sqq. = hyle.

### Berichtigungen.

Seite V, Zeile 9 statt Ja'qub lies Ja'qub.

Seite XII zu Anmerkung 1): Ich habe mittlerweile Gelegenheit gehabt die Hs. n° CCXLII der laurentianischen Bibliothek in Florenz zu prüfen; sie enthält aber lediglich ein medizinisches Werk (in 195 Kapiteln) des abu Kaşr 'Adnan b. Naşr al-Farabi (richtiger: al-'ain zurbi), welches sich auch im British Museum (Cureton, Cat. codd. mes. erient. qui in Museo britannice asservantur. Lond. 1841—52, S. 223 col. 1), n° 453 = add. 5931, und in der Bodleiana (Uri, Bibl. Bodl. Codd. Mes. Orr., S. 138) befindet.

Seite XVI Zeile 10 und 18 statt Road lies Ruad.

- . XVI Zeile 32 statt Steinscheider lies Steinschneider.
- , 5 Zeile 17 statt exirct lies esset.
- 5 letzte Zeile statt exirct | esset ANVIVE lies coset | exirct Mi.
- 7 Zeile 5 und 27 statt respexit lies respexerit.
- 9 Zeile 24 statt est est lies est | est.
- 25 Zeile 28 statt extranea S lies extranea SM.
- 29 zu Zeilen 6, 10, 12 siehe Anmerkungen, S. 69.

## Inhaltsangabe.

| Ei            | nleitung   |         |         |         |        | . :   | s. v-  | -XX   | XIV   |       |      |      |                   |
|---------------|------------|---------|---------|---------|--------|-------|--------|-------|-------|-------|------|------|-------------------|
|               | I. Arab    |         |         |         |        |       |        |       |       | S.    | •    | V—3  | (II               |
|               | II. Die 1  |         | _       |         |        |       |        |       |       |       |      |      | KVII              |
|               | III. Der   |         |         |         | •      |       |        |       |       |       |      |      |                   |
| •             | IV. Der    |         |         |         |        |       |        |       |       |       |      |      |                   |
|               | V. Der     |         |         |         |        |       |        |       |       |       |      |      |                   |
| Incorrection  | -VI. Der   |         |         |         |        |       |        |       |       |       |      |      |                   |
| of Karusinson | (,         |         |         | is" .   |        |       |        |       |       | s. x  | XVII | K-1  | XX                |
|               | VIL Die    | hand    | schrift | liche   |        |       |        |       |       |       |      |      |                   |
|               |            |         |         | Ausga   |        |       | •      |       |       | S.    | XXX  | ĸ—x  | VIXX              |
| Te            | ext        |         | •       | _       |        |       |        |       |       |       |      |      |                   |
|               | Liber de   | intelle | ectu    |         |        |       |        | •     |       |       |      | S.   | 1-11              |
|               | Liber de   |         |         |         |        |       |        |       |       |       |      |      | 2-27              |
|               | Liber de   | quinq   | ue es   | entiis  |        |       |        |       |       |       |      | S. ? | 28-40             |
|               | Liber int  | roduct  | orius   | in arte | m lo   | gicae | demo   | onstr | ation | is.   |      | S. 4 | i1—6 <b>i</b>     |
| A             | nmerkunge  | D .     |         |         | •      |       |        |       | S.    | 6ö7   | 4    |      |                   |
| Ve            | rzeichniss | е.      | •       |         | •      |       | ,      |       | S.    | 758   | 2    |      |                   |
|               | I. Verzei  | chnis   | der it  | der E   | inleit | ung u | ınd de | n Ar  | ımer  | kunge | m    |      |                   |
|               | citi       | erten   | Name    | n und   | Werl   | . 63  | •      | •     | •     | •     |      | S. 7 | 75 <del>8</del> 0 |
|               | II. Verzei | chnis   | der in  | a Text  | e vor  | komn  | nende  | n Ei  | genn  | amei  | ı .  | 8. 8 | 3081              |
|               |            |         |         |         |        |       |        | - 21  | abisc | h.    | •    | 8.   | 81                |
| •             | Verzei     | chnis   | der in  | n Text  | e vor  | komr  | nende  | n T   | itel  | •     |      | 8.   | 82                |
|               | Verzei     | chnis   | der in  | n Text  | e vor  | komu  | nende  | n fr  | emde  | n od  | er   |      |                   |
|               | self       | enen    | Worte   |         | •      | •     | •      | •     |       | •     | •    | 8.   | 82                |
| R             | richtionne | • n     |         |         |        | _     | _      |       |       | 8.8   | 8    |      |                   |



